

703. d. 10.

Dictionnaire.

DICTIONNAIRE  
*PHILOSOPHIQUE,*  
PORTATIF.

Gal 7. 11. 12

*Gal. J. Malle.*

**DICTIONNAIRE  
PHILOSOPHIQUE,  
PORTATIF  
NOUVELLE ÉDITION,**

Revue, corrigée, & augmentée de divers  
Articles par l'Auteur.



A L O N D R E S.

---

M. D C C. L X V.

22

## AVERTISSEMENT.

Cette Edition est augmentée des Articles suivants :

*Catéchisme du Jardinier.*

*Enthousiasme.*

*Liberté de penser.*

*Nécessaire.*

*Persecution.*

*Philosophie.*

*Sens commun.*

*Tolérance. Seconde Section.*



Outre plusieurs changements & augmentations dans le corps de l'Ouvrage. Nous en remercions l'Auteur.

---

## TABLE DES ARTICLES

Contenus dans ce Volume.

|                                    | Page      |
|------------------------------------|-----------|
| <b>A</b> BRAHAM,                   | <b>1</b>  |
| <i>Ame</i> ,                       | 4         |
| <i>Amitié</i> ,                    | 13        |
| <i>Amour</i> ,                     | 14        |
| <i>Amour nommé Socratique</i> ,    | 16        |
| <i>Amour-propre</i> ,              | 19        |
| <i>Ange</i> ,                      | 20        |
| <i>Anthropophages</i> ,            | 23        |
| <i>Apis</i> ,                      | 26        |
| <i>Apocalypse</i> ,                | 27        |
| <i>Athée, Athéisme</i> ,           | 30        |
| <b>B</b> APTÈME,                   | <b>40</b> |
| <i>Beau, Beauté</i> ,              | 42        |
| <i>Bêtes</i> ,                     | 43        |
| <i>Bien, Souverain Bien</i> ,      | 46        |
| <i>Bien, (Tout est)</i>            | 48        |
| <i>Bornes de l'esprit humain</i> , | 55        |
| <b>C</b> ARACTÈRE,                 | <b>56</b> |

## T A B L E.

|                                                                                                   |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| <i>Certain, Certitude,</i>                                                                        | 58  |
| <i>Chaîne des événements,</i>                                                                     | 60  |
| <i>Chaîne des êtres créés,</i>                                                                    | 64  |
| <i>Ciel (le) des Anciens,</i>                                                                     | 66  |
| <i>Circoncision,</i>                                                                              | 71  |
| <i>Corps,</i>                                                                                     | 75  |
| <i>Chine, (de la)</i>                                                                             | 78  |
| <i>Catéchisme Chinois,</i>                                                                        | 82  |
| <i>Catéchisme du Japonois,</i>                                                                    | 104 |
| <i>Catéchisme du Curé,</i>                                                                        | 110 |
| <i>Catéchisme du Jardinier,</i>                                                                   | 115 |
| <i>Christianisme. Recherches historiques sur le Christianisme,</i>                                | 118 |
| <i>Convulsions,</i>                                                                               | 142 |
| <i>Critique,</i>                                                                                  | 144 |
| <i>DESTIN,</i>                                                                                    | 150 |
| <i>Dieu,</i>                                                                                      | 153 |
| <i>ÉGALITÉ,</i>                                                                                   | 157 |
| <i>Enfer,</i>                                                                                     | 160 |
| <i>Enthousiasme,</i>                                                                              | 163 |
| <i>Etats, Gouvernements. Quel est le meilleur,</i>                                                | 165 |
| <i>Ezéchiel. De quelques Passages singuliers de ce Prophète &amp; de quelques usages anciens,</i> | 170 |

## T A B L E;

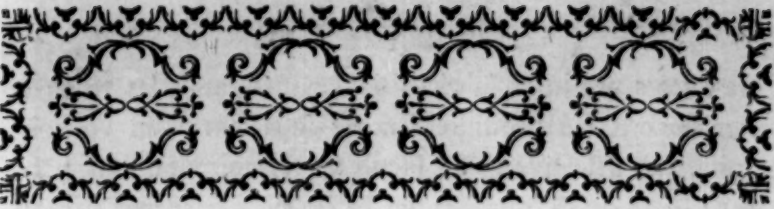
|                                                      |            |
|------------------------------------------------------|------------|
| <b>FABLES,</b>                                       | <b>175</b> |
| <i>Fanatisme,</i>                                    | 176        |
| <i>Fausseté des Vertus humaines,</i>                 | 178        |
| <i>Fin, Causes finales,</i>                          | 180        |
| <i>Folie,</i>                                        | 182        |
| <i>Fraude,</i>                                       | 185        |
| <b>GLOIRE,</b>                                       | <b>190</b> |
| <i>Grace,</i>                                        | 191        |
| <i>Guerre,</i>                                       | 194        |
| <b>HISTOIRE des Rois Juifs, &amp; Paralipomenes,</b> | <b>199</b> |
| <b>IDOLE, Idolâtre, Idolâtrie,</b>                   | <b>201</b> |
| <i>Jephthé, ou des Sacrifices de sang humain,</i>    | 217        |
| <i>Inondation,</i>                                   | 218        |
| <i>Joseph,</i>                                       | 220        |
| <b>LIBERTÉ de penser,</b>                            | <b>224</b> |
| <i>Liberté, (De la)</i>                              | 228        |
| <i>Loix, (Des)</i>                                   | 231        |
| <i>Loix Civiles &amp; Ecclésiastiques,</i>           | 238        |
| <i>Luxe,</i>                                         | 240        |
| <b>MATIERE,</b>                                      | <b>243</b> |
| <i>Méchant,</i>                                      | 246        |
| <i>Messie,</i>                                       | 250        |

## T A B L E.

|                                    |            |
|------------------------------------|------------|
| <i>Métamorphose, Métempycose,</i>  | 261        |
| <i>Miracles,</i>                   | 262        |
| <i>Môïse,</i>                      | 269        |
| <b>NÉCESSAIRE,</b>                 | <b>275</b> |
| <b>PATRIE,</b>                     | <b>279</b> |
| <i>Perfécution,</i>                | 281        |
| <i>Philosophe,</i>                 | 283        |
| <i>Pierre,</i>                     | 288        |
| <i>Préjugés,</i>                   | 294        |
| <b>RELIGION,</b>                   | <b>298</b> |
| <i>Résurrection,</i>               | 309        |
| <b>SALOMON,</b>                    | <b>313</b> |
| <i>Sens commun,</i>                | 317        |
| <i>Sensation,</i>                  | 319        |
| <i>Songes,</i>                     | 321        |
| <i>Superstition,</i>               | 324        |
| <b>TOLÉRANCE,</b>                  | <b>326</b> |
| <i>Tolérance, Section seconde,</i> | 329        |
| <i>Tyrannie,</i>                   | 334        |
| <b>VERTU,</b>                      | <b>335</b> |

Fin de la Table.

DIC.



# DICTIONNAIRE PHILOSOPHIQUE *PORTATIF.*

## A B R A H A M.

BRAHAM est un de ces noms célèbres dans l'Asie mineure , & dans l'Arabie , comme Thaut chez les Egyptiens , le premier Zoroastre dans la Perse , Hercule en Grece , Orphée dans la Thrace , Odin chez les Nations Septentrionales , & tant d'autres plus connus par leur célébrité , que par une Histoire bien avérée . Je ne parle ici que de l'Histoire profane ; car pour celle des Juifs , nos Maîtres & nos ennemis , que nous croyons & que nous détestons , comme l'Histoire de ce Peuple a été visiblement écrite par le Saint-Esprit lui-même , nous avons pour elle les sentiments que nous devons avoir . Nous ne nous adressons ici qu'aux Arabes : ils se vantent de descendre d'Abraham par Ismaël ; ils croient que ce Patriarche bâtit la Mecque , & qu'il mourut dans cette Ville . Le fait est que la Race d'Ismaël a été infiniment plus favorisée de Dieu que la Race de Jacob . L'une & l'autre

A

tre Race a produit à la vérité des voleurs ; mais les voleurs Arabes ont été prodigieusement supérieurs aux voleurs Juifs. Les descendants de Jacob ne conquirent qu'un très-petit Pays qu'ils ont perdu ; & les descendants d'Ismaël ont conquis une partie de l'Asie, de l'Europe & de l'Afrique, ont établi un Empire plus vaste que celui des Romains, & ont chassé les Juifs de leurs cavernes, qu'ils appellaient la Terre de Promission.

A ne juger des choses que par les exemples de nos Histoires modernes, il serait assez difficile qu'Abraham eût été le Pere de deux Nations si différentes ; on nous dit qu'il était né en Caldée, & qu'il était fils d'un pauvre Potier, qui gagnait sa vie à faire des petites Idoles de terre. Il n'est guères vraisemblable que le fils de ce Potier soit allé fonder la Mecque à quatre cents lieues de là, sous le Tropique, en passant par des déserts impraticables. S'il fut un Conquérant, il s'adressa sans doute au beau Pays de l'Assyrie ; & s'il ne fut qu'un pauvre homme, comme on nous le dépeint, il n'a pas fondé des Royaumes hors de chez lui.

La Genèse rapporte qu'il avait soixante & quinze ans lorsqu'il sortit du Pays d'Aran, après la mort de son pere Tharé, le Potier. Mais la même Genèse dit aussi que Tharé ayant engendré Abraham à soixante & dix ans, ce Tharé vécut jusqu'à deux cents cinq ans, & qu'Abraham ne partit d'Aran qu'après la mort de son pere. A ce compte il est clair par la Genèse même qu'Abraham était âgé de cent trente-cinq ans quand il quitta la Mésopotamie. Il alla d'un Pays, qu'on nomme idolâtre, dans un autre Pays idolâtre, nommé Sichem, en Palestine. Pourquoi y alla-t-il ? Pourquoi quitta-t-il les bords fertiles de l'Euphrate pour une Contrée aussi éloignée, aussi stérile & pierreuse que celle de Sichem ? La Langue Caldéenne de-

vait être fort différente de celle de Sichem , ce n'était point un lieu de commerce ; Sichem est éloigné de la Caldée de plus de cent lieues ; il faut passer des déserts pour y arriver : mais Dieu voulait qu'il fît ce voyage ; il voulait lui montrer la Terre que devaient occuper ses descendants plusieurs siecles après lui . L'esprit humain comprend avec peine les raisons d'un tel voyage .

A peine est-il arrivé dans le petit Pays montagneux de Sichem , que la famine l'en fait sortir . Il va en Egypte avec sa femme , chercher de quoi vivre . Il y a deux cents lieues de Sichem à Memphis ; est-il naturel qu'on aille demander du bled si loin , & dans un Pays dont on n'entend point la Langue ? voilà d'étranges voyages entrepris à l'âge de près de cent quarante années .

Il amene à Memphis sa femme Sara , qui était extrême-  
ment jeune , & presque enfant en comparaison de lui ; car  
elle n'avait que soixante & cinq ans . Comme elle était  
très-belle , il résolut de tirer parti de sa beauté ; feignez  
que vous êtes ma sœur , lui dit-il , afin qu'on me fasse du  
bien à cause de vous . Il devait bien plutôt lui dire : Fei-  
gnez que vous êtes ma fille . Le Roi devint amoureux de  
la jeune Sara , & donna au prétendu frere *beaucoup de bre-  
bis , de bœufs , d'ânes , d'ânesses , de chameaux , de serviteurs ,  
de servantes* : ce qui prouve que l'Egypte dès lors était un  
Royaume très-puissant & très-policié , par conséquent très-  
ancien , & qu'on récompensait magnifiquement les freres  
qui venaient offrir leurs sœurs aux Rois de Memphis .

La jeune Sara avait quatre-vingt dix ans quand Dieu  
lui promit qu'Abraham , qui en avait alors cent soixante ,  
lui ferait un enfant dans l'année .

Abraham , qui aimait à voyager , alla dans le désert  
horrible de Cadés avec sa femme grossie , toujours jeune  
& toujours jolie . Un Roi de ce désert ne manqua pas

d'être amoureux de Sara, comme le Roi d'Egypte l'avait été. Le Pere des Croyants fit le même mensonge qu'en Egypte : il donna sa femme pour sa sœur, & eut encore de cette affaire des brebis, des bœufs, des serviteurs & des servantes. On peut dire que cet Abraham devint fort riche du chef de sa femme. Les Commentateurs ont fait un nombre prodigieux de volumes pour justifier la conduite d'Abraham, & pour concilier la chronologie. Il faut donc renoyer le Lecteur à ces Commentaires. Ils sont tous composés par des esprits fins & délicats, excellents Métaphysiciens, gens sans préjugé, & point du tout pédants.

Au reste, ce nom Bram, Abram, était fameux dans l'Inde & dans la Perse : plusieurs Doctes prétendent même que c'était le même Législateur que les Grecs appellent Zoroastre. D'autres disent que c'était le Brama des Indiens : ce qui n'est pas démontré.

## A M E.

**C**E serait une belle chose de voir son ame. *Connais-toi toi-même*, est un excellent précepte ; mais il n'appartient qu'à Dieu de le mettre en pratique : quel autre que lui peut connaître son essence ?

Nous appelons Ame ce qui anime. Nous n'en savons guères davantage, grâce aux bornes de notre intelligence. Les trois quarts du Genre-humain ne vont pas plus loin, & ne s'embarrassent pas de l'être pensant ; l'autre quart cherche : personne n'a trouvé, ni ne trouvera.

Pauvre Pédant, tu vois une plante qui végete, & tu dis : *Végétation*, ou même, ame végétative. Tu remarques que les corps ont & donnent du mouvement, & tu dis : *Force*.

Tu vois ton chien de chasse apprendre sous toi son métier , & tu cries : *Instinct, ame sensitive.* Tu as des idées combinées , & tu dis : *Esprit.*

Mais de grace, qu'entends-tu par ces mots : Cette fleur végète ? Mais y a-t-il un être réel qui s'appelle *végétation* ? Ce corps en pousse un autre ; mais possède-t-il en soi un être distinct qui s'appelle *force* ? Ce chien te rapporte une perdrix ; mais y a-t-il un être qui s'appelle *instinct* ? Ne rirais-tu pas d'un raisonneur , (eût-il été Précepteur d'Alexandre) qui te dirait : Tous les animaux vivent, donc il y a dans eux un être, une forme substantielle qui est la vie ?

Si une tulipe pouvait parler, & qu'elle te dît : Ma végétation & moi, nous sommes deux êtres joints évidemment ensemble ; ne te moquerais-tu pas de la tulipe ?

Voyons d'abord ce que tu fais , & de quoi tu es certain ; que tu marches avec tes pieds, que tu digeres par ton estomac, que tu sens par tout ton corps , & que tu penses par ta tête. Voyons si ta seule raison a pu te donner assez de lumières , pour conclure sans un secours furnaturel que tu as une ame ?

Les premiers Philosophes , soit Caldéens , soit Egyptiens , dirent : Il faut qu'il y ait en nous quelque chose qui produise nos pensées ; ce quelque chose doit être très-subtil, c'est un souffle, c'est du feu, c'est de l'éther, c'est une quintessence, c'est un simulacre léger, c'est une entéléchie, c'est une ombre, c'est une harmonie. Enfin, selon le divin Platon , c'est un composé du *même* & de *l'autre* ; ce sont des atomes qui pensent en nous, a dit Epicure après Démocrite. Mais, mon Ami , comment un atome pense-t-il ? avoue que tu n'en sais rien.

L'opinion à laquelle on doit s'attacher sans doute, c'est que l'ame est un être immatériel. Mais certainement,

vous ne concevez pas ce que c'est que cet être immatériel? Non , répondent les Savants; mais nous savons que sa nature est de penser. Et d'où le savez-vous? Nous le savons, parce qu'il pense. O Savants! j'ai bien peur que vous ne soyez aussi ignorants qu'Epicure; la nature d'une pierre est de tomber, parce qu'elle tombe; mais je vous demande, qui la fait tomber?

Nous savons, poursuivent-ils, qu'une pierre n'a point d'ame ; d'accord , je le crois comme vous. Nous savons qu'une négation & une affirmation ne sont point divisibles , ne sont point des parties de la matière; je suis de votre avis. Mais la matière, à nous d'ailleurs inconnue, possède des qualités qui ne sont pas matérielles , qui ne sont pas divisibles ; elle a la gravitation vers un centre que Dieu lui a donnée. Or cette gravitation n'a point de parties, n'est point divisible. La force motrice des corps n'est pas un être composé de parties. La végétation des corps organisés , leur vie , leur instinct , ne sont pas non plus des êtres à part, des êtres divisibles ; vous ne pouvez pas plus couper en deux la végétation d'une rose, la vie d'un cheval, l'instinct d'un chien , que vous ne pourrez couper en deux une sensation , une négation , une affirmation. Votre bel argument , tiré de l'indivisibilité de la pensée , ne prouve donc rien du tout.

Qu'appellez-vous donc votre ame ? quelle idée en avez-vous? Vous ne pouvez par vous-même, sans révélation , admettre autre chose en vous, qu'un pouvoir à vous inconnu , de sentir, de penser.

A présent , dites-moi de bonne foi : Ce pouvoir de sentir & de penser, est-il le même que celui qui vous fait digérer & marcher? Vous m'avouez que non : car votre entendement aurait beau dire à votre estomac, *digere*; il n'en fera rien , s'il est malade: en vain votre être immaté-

riel ordonnerait à vos pieds de marcher ; ils resteront-là, s'ils ont la goutte.

Les Grecs ont bien senti que la pensée n'avait souvent rien à faire avec le jeu de nos organes ; ils ont admis pour ces organes une ame animale, & pour les pensées une ame plus fine, plus subtile, un *nous*.

Mais voilà cette ame de la pensée, qui en mille occasions a l'intendance sur l'ame animale. L'ame pensante commande à ses mains de prendre, & elles prennent. Elle ne dit point à son cœur de battre, à son sang de couler, à son chyle de se former, tout cela se fait sans elle : voilà deux ames bien embarrassées, & bien peu maîtresses à la maison.

Or cette première ame animale n'existe certainement point, elle n'est autre chose que le mouvement de vos organes. Prends garde, ô homme ! que tu n'as pas plus de preuve par ta faible raison que l'autre ame existe. Tu ne peux le savoir que par la foi. Tu es né, tu vis, tu agis, tu penses, tu veilles, tu dors, sans savoir comment. Dieu t'a donné la faculté de penser comme il t'a donné tout le reste ; & s'il n'était pas venu t'apprendre, dans les temps marqués par sa providence, que tu as une ame immatérielle & immortelle, tu n'en aurais aucune preuve.

Voyons les beaux systèmes que ta philosophie a fabriqués sur ces ames.

L'un dit que l'ame de l'homme est partie de la substance de Dieu même ; l'autre, qu'elle est partie du grand tout ; un troisième, qu'elle est créée de toute éternité ; un quatrième, qu'elle est faite & non créée ; d'autres assurent que Dieu les forme à mesure qu'on en a besoin, & qu'elles arrivent à l'instant de la copulation. Elles se logent dans les animalcules féminaux, crie celui-ci : non, dit celui-là, elles vont habiter dans les trompes de Faloppe. Vous avez tous

tort, dit un furvenant; l'ame attend six semaines que le fœtus soit formé, & alors elle prend possession de la glande pinéale; mais si elle trouve un faux germe, elle s'en retourne, en attendant une meilleure occasion. La dernière opinion est que sa demeure est dans le corps calleux; c'est le poste que lui assigne la Peironie: il fallait être premier Chirurgien du Roi de France pour disposer ainsi du logement de l'ame. Cependant son corps calleux n'a pas fait la même fortune que ce Chirurgien avait faite.

St. Thomas, dans sa Question 75<sup>e</sup>. & suivantes, dit que l'ame est une forme *subsistante, per se*, qu'elle est toute en tout, que son essence diffère de sa puissance; qu'il y a trois ames végétatives; savoir, *la nutritive, l'augmentative, la générative*; que la mémoire des choses spirituelles est spirituelle, & la mémoire des corporelles est corporelle; que l'ame raisonnable est une forme *immatérielle quant aux opérations, & matérielle quant à l'être*. St. Thomas a écrit deux mille pages de cette force & de cette clarté; aussi est-il l'Ange de l'Ecole.

On n'a pas fait moins de systèmes sur la maniere dont cette ame sentirà quand elle aura quitté son corps avec lequel elle sentait, comment elle entendra sans oreilles, flairera sans nez, & touchera sans mains; quel corps ensuite elle reprendra, si c'est celui qu'elle avait à deux ans, ou à quatre-vingt; comment le *moi*, l'identité de la même personne subsistera; comment l'ame d'un homme devenu imbécille à l'âge de quinze ans, & mort imbécille à l'âge de soixante & dix, reprendra le fil des idées qu'elle avait dans son âge de puberté; par quel tour d'adresse une ame dont la jambe aura été coupée en Europe, & qui aura perdu un bras en Amérique, retrouvera cette jambe & ce bras, lesquels, ayant été transformés en légumes, auront passé dans le sang de quelqu'autre animal. On ne finirait

point si on voulait rendre compte de toutes les extravagances que cette pauvre ame humaine a imaginées sur elle-même.

Ce qui est très-singulier, c'est que dans les Loix du Peuple de Dieu, il n'est pas dit un mot de la spiritualité & de l'immortalité de l'ame, rien dans le Décalogue, rien dans le Lévitique, ni dans le Deutéronome.

Il est très-certain, il est indubitable, que Moïse, en aucun endroit, ne propose aux Juifs des récompenses & des peines dans une autre vie, qu'il ne leur parle jamais de l'immortalité de leurs ames, qu'il ne leur fait point espérer le Ciel, qu'il ne les menace point des enfers; tout est temporel.

Il leur dit avant de mourir, dans son Deutéronome :  
,, Si après avoir eu des enfants & des petits enfants, vous  
,, prévariquez, vous serez exterminés du Pays & réduits à  
,, un petit nombre dans les Nations.

„ Je suis un Dieu jaloux, qui punis l'iniquité des peres  
„ jusqu'à la troisième & quatrième génération.

„ Honorez pere & mere, afin que vous viviez long-  
„ temps.

„ Vous aurez de quoi manger sans en manquer jamais.  
„ Si vous suivez des Dieux étrangers, vous serez détruits.  
„ Si vous obéissez, vous aurez de la pluie au Printemps  
„ & en Automne, du froment, de l'huile, du vin, du  
„ foin pour vos bêtes, afin que vous mangiez, & que  
„ vous soyez faouls.

„ Mettez ces paroles dans vos cœurs, dans vos mains,  
„ entre vos yeux, écrivez-les sur vos portes, afin que vos  
„ jours se multiplient.

„ Faites ce que je vous ordonne, sans y rien ajouter,  
„ ni retrancher.

„ S'il s'élève un Prophète qui prédise des choses pro-

„ digieuses, si sa prédiction est véritable, & si ce qu'il a dit arrive; & s'il vous dit : Allons, suivons des Dieux étrangers.... tuez-le aussi-tôt, & que tout le Peuple frappe après vous.

„ Lorsque le Seigneur vous aura livré les Nations, égorguez tout sans épargner un seul homme, & n'ayez aucune pitié de personne.

„ Ne mangez point des oiseaux impurs, comme l'aigle, le griffon, l'ixion, &c.

„ Ne mangez point des animaux qui ruminent, & dont l'ongle n'est point fendu; comme chameau, lievre, porc-épic, &c.

„ En observant toutes les ordonnances, vous serez bénis dans la Ville & dans les champs; les fruits de votre ventre, de votre terre, de vos bestiaux seront bénis...

„ Si vous ne gardez pas toutes les ordonnances & toutes les cérémonies, vous serez maudits dans la Ville & dans les champs.... vous éprouverez la famine, la pauvreté; vous mourrez de misere, de froid, de pauvreté, de fievre; vous aurez la rogne, la galle, la fistule.... vous aurez des ulcères dans les genoux, & dans les gras des jambes.

„ L'Etranger vous prêtera à usure, & vous ne lui prêterez point à usure... parce que vous n'aurez pas servi le Seigneur.

„ Et vous mangerez le fruit de votre ventre, & la chair de vos fils & de vos filles, &c.

Il est évident que dans toutes ces promesses & dans toutes ces menaces il n'y a rien que de temporel, & qu'on ne trouve pas un mot sur l'immortalité de l'âme & sur la vie future.

Plusieurs Commentateurs illustres ont cru que Moïse était parfaitement instruit de ces deux grands dogmes, &

ils le prouvent par les paroles de Jacob, qui, croyant que son fils avait été dévoré par les bêtes, disait dans sa douleur : *Je descendrai avec mon fils dans la fosse, in infernum, dans l'enfer*, c'est-à-dire, je mourrai, puisque mon fils est mort.

Ils le prouvent encore par des passages d'Isaïe & d'Ezéchiel; mais les Hébreux auxquels parlait Moïse, ne pouvaient avoir lu ni Ezéchiel, ni Isaïe, qui ne vinrent que plusieurs siècles après.

Il est très-inutile de disputer sur les sentiments secrets de Moïse. Le fait est que, dans les Loix publiques, il n'a jamais parlé d'une vie à venir, qu'il borne tous les châtiments & toutes les récompenses au temps présent. S'il connaissait la vie future, pourquoi n'a-t-il pas expressément étalé ce grand dogme ? & s'il ne l'a pas connu, quel était l'objet de sa mission ? C'est une question que font plusieurs grands Personnages ; ils répondent que le Maître de Moïse & de tous les hommes se réservait le droit d'expliquer dans son temps aux Juifs une doctrine qu'ils n'étaient pas en état d'entendre lorsqu'ils étaient dans le désert.

Si Moïse avait annoncé le dogme de l'immortalité de l'âme, une grande Ecole des Juifs ne l'aurait pas toujours combattue. Cette grande Ecole des Saducéens n'aurait pas été autorisée dans l'Etat. Les Saducéens n'auraient pas occupé les premières Charges, on n'aurait pas tiré de grands Pontifes de leur Corps.

Il paraît que ce ne fut qu'après la fondation d'Alexandrie, que les Juifs se partagèrent en trois Sectes ; les Pharisiens, les Saducéens & les Esséniens. L'Historien Joseph, qui était Pharisiens, nous apprend, au Livre treize de ses Antiquités, que les Pharisiens croyaient la métempsfyose. Les Saducéens croyaient que l'âme périssait avec le

**corps.** Les Esseniens , dit encore Joseph , tenaient les ames immortelles ; les ames , selon eux , descendaient en forme aerienne dans les corps , de la plus haute region de l'air ; elles y sont reportees par un attrait violent ; & apres la mort , celles qui ont appartenu a des gens de bien , demeurent au-delà de l'Océan , dans un Pays où il n'y a ni chaud ni froid , ni vent ni pluie . Les ames des méchants vont dans un climat tout contraire . Telle était la Théologie des Juifs .

Celui qui seul devait instruire tous les hommes , vint condamner ces trois Sectes ; mais sans lui , nous n'aurions jamais pu rien connaître de notre ame , puisque les Philosophes n'en ont jamais eu aucune idée déterminée ; & que Moïse , seul vrai Législateur du monde avant le notre , Moïse qui parlait à Dieu face à face , a laissé les hommes dans une ignorance profonde sur ce grand article . Ce n'est donc que depuis dix-sept cents ans qu'on est certain de l'existence de l'ame , & de son immortalité .

Cicéron n'avait que des doutes ; son petit-fils & sa petite-fille purent apprendre la vérité des premiers Galiléens qui vinrent à Rome .

Mais avant ce temps-là , & depuis dans tout le reste de la terre où les Apôtres ne pénétrèrent pas , chacun devait dire à son ame : Qui es-tu ? d'où viens-tu ? que fais-tu ? où vas-tu ? Tu es je ne sais quoi , pensant & sentant ; & quand tu sentirais & penserais cent mille millions d'années , tu n'en sauras jamais davantage par tes propres lumières , sans le secours d'un Dieu .

O homme ! ce Dieu t'a donné l'entendement pour te bien conduire , & non pour pénétrer dans l'essence des choses qu'il a créées .

## A M I T I É.

C'Est un contrat tacite entre deux personnes sensibles & vertueuses. Je dis *sensibles*; car un Moine, un Solitaire, peut n'être point méchant, & vivre sans connaître l'amitié. Je dis *vertueuses*; car les méchants n'ont que des complices; les voluptueux ont des compagnons de débauches; les intéressés ont des associés; les politiques assemblent des factieux; le commun des hommes oisifs a des liaisons; les Princes ont des Courtisans: les hommes vertueux ont seuls des amis. Cétégus était le complice de Catilina, & Mécène le Courtisan d'Octave; mais Cicéron était l'ami d'Atticus.

Que porte ce contrat entre deux ames tendres & honnêtes? Les obligations en sont plus fortes & plus faibles, selon leur degré de sensibilité, & le nombre des services rendus, &c.

L'enthousiasme de l'amitié a été plus fort chez les Grecs & chez les Arabes, que chez nous. Les contes que ces Peuples ont imaginés sur l'amitié, sont admirables; nous n'en avons point de pareils, nous sommes un peu fêts en tout.

L'amitié était un point de Religion & de Législation chez les Grecs. Les Thébains avaient le Régiment des Amants. Beau Régiment! Quelques-uns l'ont pris pour un Régiment de Sodomites; ils se trompent, c'est prendre l'accessoire pour le principal. L'amitié, chez les Grecs, était prescrite par la Loi & la Religion. La Péderastie était malheureusement tolérée par les mœurs; il ne faut pas imputer à la Loi des abus honteux. Nous en parlerons encore.

---

## A M O U R.

**A** Mor omnibus idem. Il faut ici recourir au Physique, c'est l'étoffe de la nature que l'imagination a brodée. Veux-tu avoir une idée de l'Amour ? Vois les moineaux de ton jardin , vois tes pigeons , contemple le taureau qu'on amene à ta geniffe , regarde ce fier cheval que deux de ses Valets conduisent à la cavale paisible , qui l'attend & qui détourne sa queue pour le recevoir ; vois comme ses yeux étincelent , entends ses hennissements , contemple ces sauts , ces courbettes , ces oreilles dressées , cette bouche qui s'ouvre avec de petites convulsions , ces narines qui s'enflent , ce souffle enflammé qui en sort , ces crins qui se relevent & qui flottent , ce mouvement impétueux dont il s'élance sur l'objet que la nature lui a destiné ; mais ne sois point jaloux , & songe aux avantages de l'espece humaine ; ils compensent en amour tous ceux que la nature a donnés aux animaux , force , beauté , légèreté , rapidité .

Il y a même des animaux qui ne connaissent point la jouissance. Les poissons écailles sont privés de cette douceur ; la femelle jette sur la vase des millions d'œufs ; le mâle qui les rencontre , passe sur eux & les féconde par sa semence , sans se mettre en peine à quelle femelle ils appartiennent.

La plupart des animaux qui s'accouplent , ne goûtent de plaisir que par un seul sens ; & dès que cet appétit est satisfait , tout est éteint. Aucun animal , hors toi , ne connaît les embrassements ; tout ton corps est sensible ; tes lèvres sur-tout jouissent d'une volupté que rien ne lasse , & ce plaisir n'appartient qu'à ton espece ; enfin , tu peux dans

tous les temps te livrer à l'amour , & les animaux n'ont qu'un temps marqué. Si tu réfléchis sur ces prééminences , tu diras avec le Comte de Rochester : L'amour , dans un Pays d'Athèes , ferait adorer la Divinité.

Comme les hommes ont reçu le don de perfectionner tout ce que la nature leur accorde , ils ont perfectionné l'amour. La propreté , le soin de soi-même , en rendant la peau plus délicate , augmente le plaisir du tact ; & l'attention sur sa santé rend les organes de la volupté plus sensibles.

Tous les autres sentiments entrent ensuite dans celui de l'amour , comme des métaux qui s'amalgament avec l'or : l'amitié , l'estime , viennent au secours ; les talents du corps & de l'esprit sont encore de nouvelles chaînes.

*Nam facit ipsa suis interdum fæmina factis,  
Morigerisque modis & mundo corpori, cultu,  
Ut facile infuseat secum vir degere vitam.*

Lucrece , Liv. V.

L'amour propre sur-tout resserre tous ces liens. On s'applaudit de son choix , & les illusions en foule sont les ornements de cet ouvrage dont la nature a posé les fondements.

Voilà ce que tu as au-dessus des animaux ; mais si tu goûtes tant de plaisirs qu'ils ignorent , que de chagrins aussi , dont les bêtes n'ont point d'idée ! Ce qu'il y a d'affreux pour toi , c'est que la nature a empoisonné dans les trois quarts de la terre les plaisirs de l'amour , & les fourres de la vie , par une maladie épouvantable , à laquelle l'homme seul est sujet , & qui n'infecte que chez lui les organes de la génération !

Il n'en est point de cette peste , comme de tant d'autres maladies qui sont la suite de nos excès. Ce n'est point la débauche qui l'a introduite dans le monde. Les Phriné ,

les Laïs, les Flora, les Messalines, n'en furent point attaquées; elle est née dans des Isles où les hommes vivaient dans l'innocence, & de là elle s'est répandue dans l'ancien monde.

Si jamais on a pu accuser la nature de mépriser son ouvrage, de contredire son plan, d'agir contre ses vues, c'est dans cette occasion. Est-ce là le meilleur des mondes possibles? Eh quoi, si César, Antoine, Octave, n'ont point eu cette maladie, n'était-il pas possible qu'elle ne fût point mourir François I? Non, dit-on, les choses étaient ainsi ordonnées pour le mieux; je le veux croire, mais cela est triste pour ceux à qui Rabelais a dédié son Livre.

## A M O U R N O M M É   S O C R A T I Q U E.

**C**omment s'est-il pu faire qu'un vice, destructeur du genre-humain s'il était général, qu'un attentat infame contre la nature, soit pourtant si naturel? Il paraît être le dernier degré de la corruption réfléchie, & cependant il est le partage ordinaire de ceux qui n'ont pas eu encore le temps d'être corrompus. Il est entré dans des coeurs tout neufs, qui n'ont connu encore ni l'ambition, ni la fraude, ni la soif des richesses; c'est la jeunesse aveugle, qui, par un instinct mal démêlé, se précipite dans ce désordre au sortir de l'enfance.

Le penchant des deux sexes l'un pour l'autre se déclare de bonne heure; mais quoi qu'on ait dit des Africaines & des femmes de l'Asie méridionale, ce penchant est généralement beaucoup plus fort dans l'homme que dans la femme; c'est une loi que la nature a établie pour tous

tous les animaux. C'est toujours le mâle qui attaque la femelle.

Les jeunes mâles de notre espèce, élevés ensemble, sentant cette force que la nature commence à déployer en eux, & ne trouvant point l'objet naturel de leur instinct, se rejettent sur ce qui lui ressemble. Souvent un jeune garçon, par la fraîcheur de son teint, par l'éclat de ses couleurs, & par la douceur de ses yeux, ressemble pendant deux ou trois ans à une belle fille; si on l'aime, c'est parce que la nature se méprend; on rend hommage au sexe, en s'attachant à ce qui en a les beautés; & quand l'âge a fait évanouir cette ressemblance, la méprise cesse.

*Citraque Juventam*

*Ætatis breve ver & primos carpere flores.*

On fait assez que cette méprise de la nature est beaucoup plus commune dans les climats doux que dans les glaces du Septentrion, parce que le sang y est plus allumé, & l'occasion plus fréquente; aussi, ce qui ne paraît qu'une faiblesse dans le jeune Alcibiade, est une abomination dégoûtante dans un Matelot Hollandois, & dans un Vivandier Moscovite.

Je ne peux souffrir qu'on prétende que les Grecs ont autorisé cette licence. On cite le Législateur Solon, parce qu'il a dit en deux mauvais vers,

Tu chériras un beau garçon  
Tant qu'il n'aura barbe au menton.

Mais en bonne foi, Solon était-il Législateur quand il fit ces deux vers ridicules? Il était jeune alors; & quand le débauché fut devenu sage, il ne mit point une telle infamie parmi les Loix de sa République: c'est comme si on accusait Théodore de Béziers d'avoir prêché la Pédé-

rastie dans son Eglise, parce que dans sa jeunesse il fit des vers pour le jeune Candide, & qu'il dit :

*Amplexor hunc & illam.*

On abuse du texte de Plutarque, qui, dans ses bavarderies, au Dialogue de l'Amour, fait dire à un Interlocuteur que les feinmes ne font pas dignes du véritable amour ; mais un autre Interlocuteur soutient le parti des femmes comme il le doit.

Il est certain, autant que la science de l'Antiquité peut l'être, que l'Amour Socratique n'était point un amour infame. C'est ce nom d'amour qui a trompé. Ce qu'on appellait les Amants d'un jeune homme, étaient précisément ce que sont parmi nous les Menins de nos Princes ; ce qu'étaient les enfants d'honneur, des jeunes gens attachés à l'éducation d'un enfant distingué, partageant les mêmes études, les mêmes travaux militaires ; institution guerriere & sainte dont on abusa, comme des fêtes nocturnes, & des Orgies.

La troupe des Amants institués par Laius était une troupe invincible de jeunes guerriers, engagés par serment à donner leur vie les uns pour les autres ; & c'est ce que la discipline antique a jamais eu de plus beau.

Sextus Empiricus, & d'autres, ont beau dire que la Pédrastie était recommandée par les Loix de la Perse : qu'ils citent le Texte de la Loi, qu'ils montrent le Code des Persans ; & s'ils le montrent, je ne le croirai pas encore ; je dirai que la chose n'est pas vraie, par la raison qu'elle est impossible : non, il n'est pas dans la nature humaine de faire une Loi qui contredit, & qui outrage la nature, une Loi qui anéantirait le Genre-humain si elle était observée à la lettre. Que de gens ont pris des usages honteux & tolérés dans un Pays, pour les Loix du

Pays ! Sextus Empiricus, qui doutait de tout, devait bien douter de cette Jurisprudence. S'il vivait de nos jours, & qu'il vit deux ou trois jeunes Jésuites abuser de quelques Ecoliers, aurait-il droit de dire que ce jeu leur est permis par les Constitutions d'Ignace de Loyola ?

L'amour des garçons était si commun à Rome, qu'on ne s'avisa pas de punir cette fadaise dans laquelle tout le monde donnait tête baissée. Octave Auguste, ce meurtrier débauché & poltron, qui osa exiler Ovide, trouva très-bon que Virgile chantât Alexis, & qu'Horace fit de petites Odes pour Ligurinus ; mais l'ancienne Loi Scantinia, qui défend la Pédérastie, subsista toujours. L'Empeur Philippe la remit en vigueur, & chassa de Rome les petits garçons qui faisoient le métier. Enfin je ne crois pas qu'il y ait jamais eu aucune Nation policée qui ait fait des Loix contre les mœurs.

## A M O U R - P R O P R E.

**U**N gueux des environs de Madrid demandoit noblement l'aumône. Un passant lui dit : N'êtes-vous pas honteux de faire ce métier infame, quand vous pouvez travailler ? Monsieur, répondit le mendiant, je vous demande de l'argent & non pas des conseils ; puis il lui tourna le dos en conservant toute la dignité Castillane. C'était un fier gueux que ce Seigneur, sa vanité était blessée pour peu de chose. Il demandait l'aumône par amour de soi-même, & ne souffrait pas la réprimande par un autre amour de soi-même.

Un Missionnaire voyageant dans l'Inde, rencontra un Faquir chargé de chaînes, nud comme un singe, couché sur le ventre, & se faisant fouetter pour les péchés de ses

Compatriotes les Indiens , qui lui donnaient quelques liards du Pays. Quel renoncement à soi-même ! disait un des spectateurs. Renoncement à moi-même , reprit le Faquir ! apprenez que je ne me fais fesser dans ce monde que pour vous le rendre dans l'autre , quand vous ferez chevaux & moi Cavalier ?

Ceux qui ont dit que l'amour de nous-mêmes est la base de tous nos sentiments & de toutes nos actions , ont donc eu grande raison dans l'Inde , en Espagne , & dans toute la terre habitable ; & comme on n'écrit point pour prouver aux hommes qu'ils ont un visage , il n'est pas besoin de leur prouver qu'ils ont de l'amour-propre. Cet amour-propre est l'instrument de notre conservation , il ressemble à l'instrument de la perpétuité de l'espece ; il est nécessaire , il nous est cher , il nous fait plaisir , & il faut le cacher.

## A N G E.

**A**Nge , en Grec , *Envoyé* ; on n'en sera guères plus instruit quand on saura que les Perses avoient des Peris , les Hébreux des Malakim , les Grecs leurs Demonoï.

Mais ce qui nous instruira peut-être davantage , ce sera qu'une des premières idées des hommes a toujours été de placer des êtres intermédiaires entre la Divinité & nous ; ce sont ces Démons , ces Génies que l'Antiquité inventa : l'homme fit toujours les Dieux à son image. On voyait les Princes signifier leurs ordres par des Messagers , donc la Divinité envoie aussi ses Couriers ; Mercure , Iris , étaient des Couriers , des Messagers .

Les Hébreux , ce seul Peuple conduit par la Divinité même , ne donnerent point d'abord de noms aux Anges que Dieu daignait enfin leur envoyer ; ils emprunterent

les noms que leur donnaient les Caldéens, quand la Nation Juive fut captive dans la Babylonie ; Michel & Gabriél, sont nommés pour la première fois par Daniel, esclave chez ces Peuples. Le Juif Tobie, qui vivait à Nineve, connut l'Ange Raphaël qui voyagea avec son fils pour l'aider à retirer de l'argent que lui devait le Juif Gabel.

Dans les Loix des Juifs, c'est-à-dire, dans le Lévitique & le Deutéronome, il n'est pas fait la moindre mention de l'existence des Anges, à plus forte raison de leur culte ; aussi, les Saducéens ne croyaient-ils point aux Anges.

Mais dans les Histoires des Juifs, il en est beaucoup parlé. Ces Anges étaient corporels ; ils avaient des ailes au dos, comme les Gentils feignirent que Mercure en avait aux talons ; quelquefois ils cachaient leurs ailes sous leurs vêtements. Comment n'auraient-ils pas eu de corps, puisqu'ils buvaient & mangeaient, & que les habitants de Sodome voulaient commettre le péché de la Pédérastie avec les Anges qui allèrent chez Loth ?

L'ancienne Tradition Juive, selon Ben-Maimon, admet dix degrés, dix ordres d'Anges. 1. Les Chaios Acodesh, purs, saints. 2. Les Ofamins, rapides. 3. Les Oralim, les forts. 4. Les Chasmalim, les flammes. 5. Les Séraphim, étincelles. 6. Les Malachim, Anges, Messagers, Députés. 7. Les Eloim, les Dieux ou Juges. 8. Les Ben-Eloim, enfants des Dieux. 9. Chérubim, Images. 10. Ychim, les animés.

L'Histoire de la chute des Anges ne se trouve point dans les Livres de Moïse ; le premier témoignage qu'on en rapporte est celui du Prophète Isaïe, qui, apostrophant le Roi de Babylone, s'écrie : Qu'est devenu l'exacteur des tributs ! les sapins & les cedres se réjouissent de sa chute ; comment es-tu tombée du Ciel, ô Hélel, étoile du matin ? On a traduit cet *Helel* par le mot Latin *Lucifer* ; &

ensuite, par un sens allégorique, on a donné le nom de Lucifer au Prince des Anges qui firent la guerre dans le Ciel; & enfin ce nom, qui signifie phosphore & aurore, est devenu le nom du Diable.

La Religion Chrétienne est fondée sur la chute des Anges. Ceux qui se révolterent furent précipités des sphères qu'ils habitaient, dans l'enfer, au centre de la terre, & devinrent Diables. Un Diable tenta Eve sous la figure du serpent, & damna le Genre-humain. Jésus vint racheter le Genre-humain & triompher du Diable, qui nous tente encore. Cependant cette Tradition fondamentale ne se trouve que dans le Livre apocryphe d'Enoch, & encore y est-elle d'une manière toute différente de la Tradition reçue.

St. Augustin, dans sa 109<sup>e</sup>. Lettre, ne fait nulle difficulté d'attribuer des corps déliés & agiles aux bons & aux mauvais Anges. Le Pape Grégoire second a réduit à neuf Chœurs, à neuf Hiérarchies ou Ordres, les dix Chœurs des Anges reconnus par les Juifs; ce sont les Séraphins, les Chérubins, les Trônes, les Dominations, les Vertus, les Puissances, les Archanges, & enfin les Anges qui donnent le nom aux huit autres Hiérarchies.

Les Juifs avaient dans le Temple deux Chérubins, ayant chacun deux têtes, l'une de bœuf & l'autre d'aigle, avec six ailes. Nous les peignons aujourd'hui sous l'image d'une tête volante, ayant deux petites ailes au-dessous des oreilles. Nous peignons les Anges & les Archanges sous la figure de jeunes gens, ayant deux ailes au dos. A l'égard des Trônes & des Dominations, on ne s'est pas encore avisé de les peindre.

St. Thomas, à la Question 108, Article second, dit que les Trônes sont aussi près de Dieu que les Chérubins & les Séraphins, parce que c'est sur eux que Dieu est assis.

Scot a compté mille millions d'Anges. L'ancienne Mythologie des bons & des mauvais Génies ayant passé de l'Orient en Grèce, & à Rome, nous consacramos cette opinion, en admettant pour chaque homme un bon & un mauvais Ange, dont l'un l'assiste, & l'autre lui nuit depuis sa naissance jusqu'à sa mort; mais on ne fait pas encore si ces bons & mauvais Anges passent continuellement de leur poste à un autre, ou s'ils sont relevés par d'autres. Consultez sur cet article la Somme de St. Thomas.

On ne fait pas précisément où les Anges se tiennent, si c'est dans l'air, dans le vuide, dans les planetes; Dieu n'a pas voulu que nous en fussions instruits.

---

## ANTROPOPHAGES.

**N**OUS avons parlé de l'amour. Il est dur de passer de gens qui se baissent, à gens qui se mangent. Il n'est que trop vrai qu'il y a eu des Antropophages; nous en avons trouvé en Amérique, il y en a peut-être encore; & les Cyclopes n'étaient pas les seuls dans l'Antiquité qui se nourrissent quelquefois de chair humaine. Juvenal rapporte que chez les Egyptiens, ce Peuple si sage, si renommé pour ses Loix, ce Peuple si pieux qui adorait des crocodiles & des oignons, les Tintirites mangerent un de leurs ennemis tombé entre leurs mains; il ne fait pas ce conte sur un oui-dire, ce crime fut commis presque sous ses yeux, il était alors en Egypte, & à peu de distance de Tintire. Il cite à cette occasion les Gascons & les Saguntins, qui se nourrissent autrefois de la chair de leurs compatriotes.

En 1725 on amena quatre Sauvages du Mississippi à Fontainebleau, j'eus l'honneur de les entretenir; il y avait

parmi eux une Dame du Pays, à qui je demandai si elle avait mangé des hommes; elle me répondit très-naïvement qu'elle en avait mangé. Je parus un peu scandalisé; elle s'excusa en disant qu'il valait mieux manger son ennemi mort que de le laisser dévorer aux bêtes, & que les vainqueurs méritaient d'avoir la préférence. Nous tuons en bataille rangée, ou non rangée, nos voisins, & pour la plus vile récompense nous travaillons à la cuisine des corbeaux & des vers. C'est là qu'est l'horreur, c'est là qu'est le crime; qu'importe, quand on est tué, d'être mangé par un Soldat, ou par un corbeau & un chien?

Nous respectons plus les morts que les vivants. Il aurait fallu respecter les uns & les autres. Les Nations qu'on nomme policées ont eu raison de ne pas mettre leurs ennemis vaincus à la broche; car s'il était permis de manger ses voisins, on mangerait bientôt ses compatriotes; ce qui serait un grand inconvénient pour les vertus sociales. Mais les Nations policées ne l'ont pas toujours été, toutes ont été long-temps sauvages; & dans le nombre infini de révolutions que ce globe a éprouvées, le Genre-humain a été tantôt nombreux, tantôt très-rare. Il est arrivé aux hommes ce qui arrive aujourd'hui aux éléphants, aux lions, aux tigres, dont l'espèce a beaucoup diminué. Dans les temps où une Contrée était peu peuplée d'hommes, ils avaient peu d'Arts, ils étaient Chasseurs. L'habitude de se nourrir de ce qu'ils avaient tué, fit aisément qu'ils traiterent leurs ennemis comme leurs cerfs & leurs sangliers. C'est la superstition qui a fait imposer des victimes humaines, c'est la nécessité qui les a fait manger.

Quel est le plus grand crime, ou de s'assembler pieusement pour plonger un couteau dans le cœur d'une jeune fille, ornée de bandelettes à l'honneur de la Divinité, ou

de manger un vilain homme qu'on a tué à son corps défendant?

Cependant, nous avons beaucoup plus d'exemples de filles & de garçons sacrifiés, que de filles & de garçons mangés; presque toutes les Nations connues ont sacrifié des garçons & des filles. Les Juifs en immolaient. Cela s'appelait l'anathème; c'était un véritable sacrifice: & il est ordonné au 29e. Chap. du Lévitique , de ne point épargner les ames vivantes qu'on aura vouées; mais il ne leur est prescrit en aucun endroit d'en manger, on les en menace seulement; & Moïse, comme nous avons vu, dit aux Juifs , que s'ils n'observent pas ses cérémonies, non-seulement ils auront la galle , mais que les meres mangeront leurs enfants. Il est vrai que du temps d'Ezéchiel les Juifs devaient être dans l'usage de manger de la chair humaine; car il leur prédit, au Chapitre 39, que Dieu leur fera manger non-seulement les chevaux de leurs ennemis , mais encore les Cavaliers & les autres Guerriers. Cela est positif. Et en effet pourquoi les Juifs n'auraient-ils pas été Antropophages? C'eût été la seule chose qui eût manqué au Peuple de Dieu, pour être le plus abominable Peuple de la terre.

J'ai lu dans des Anecdotes de l'Histoire d'Angleterre, du temps de Cromwel , qu'une Chandeliere de Dublin vendait d'excellentes chandelles faites avec de la graisse d'Anglais. Quelque temps après un de ses chalands se plaignit à elle de ce que sa chandelle n'était plus si bonne : Hélas ! dit-elle , c'est que les Anglais nous ont manqué ce mois-ci. Je demande qui était le plus coupable, ou ceux qui égorgeaient des Anglais, ou cette femme qui faisait des chandelles avec leur suif?

## A P I S.

**L**E bœuf Apis était-il adoré à Memphis comme Dieu, comme symbole, ou comme bœuf? Il est à croire que les Fanatiques voyaient en lui un Dieu, les Sages un simple symbole, & que le sot Peuple adorait le bœuf. Cambise fit-il bien, quand il eut conquis l'Egypte, de tuer ce bœuf de sa main? Pourquoi non? Il faisait voir aux imbécilles qu'on pouvait mettre leur Dieu à la broche, sans que la nature s'armât pour venger ce sacrilège. On a fort vanté les Egyptiens. Je ne connais guères de Peuple plus méprisable; il faut qu'il y ait toujours eu dans leur caractère & dans leur gouvernement un vice radical, qui en a toujours fait de vils esclaves. Je sens que dans les temps presqu'inconnus, ils aient conquis la terre; mais dans les temps de l'histoire ils ont été subjugués par tous ceux qui s'en sont voulu donner la peine, par les Assyriens, par les Grecs, par les Romains, par les Arabes, par les Mammelucs, par les Turcs, enfin par tout le monde, excepté par nos Croisés, attendu que ceux-ci étaient plus mal-avisés que les Egyptiens n'étaient lâches. Ce fut la Milice des Mammelucs qui battit les Français. Il n'y a peut-être que deux choses passables dans cette Nation: la première, que ceux qui adoraient un bœuf ne voulaient jamais contraindre ceux qui adoraient un singe, à changer de Religion; la seconde, qu'ils ont fait toujours éclore des poulets dans des fours.

On vante leurs pyramides; mais ce sont des monuments d'un Peuple esclave. Il faut bien qu'on y ait fait travailler toute la Nation, sans quoi on n'aurait pu venir à bout d'élever ces vilaines masses. A quoi servaient-

elles? A conserver dans une petite chambre la momie de quelque Prince, ou de quelque Gouverneur, ou de quelque Intendant que son ame devait ranimer au bout de mille ans. Mais s'ils espéraient cette résurrection des corps, pourquoi leur ôter la cervelle avant de les embaumer? Les Egyptiens devaient-ils ressusciter sans cervelle?

---

## A P O C A L Y P S E.

**J**ustin le Martyr, qui écrivait vers l'an 270 de notre Ere , est le premier qui ait parlé de l'Apocalypse; il l'attribue à l'Apôtre Jean l'Evangéliste, dans son Dialogue avec Triphon; ce Juif lui demande s'il ne croit pas que Jérusalem doit être rétablie un jour? Justin lui répond qu'il le croit ainsi avec tous les Chrétiens qui pensent juste. *Il y a eu, dit-il, parmi nous un certain personnage, nommé Jean, l'un des douze Apôtres de Jesus; il a prédit que les Fideles passeront mille ans dans Jérusalem.*

Ce fut une opinion long-temps reçue parmi les Chrétiens, que ce regne de mille ans. Cette période était en grand crédit chez les Gentils. Les ames des Egyptiens reprenaient leurs corps au bout de mille années; les Ames du Purgatoire, chez Virgile , étaient exercées pendant ce même espace de temps, & *mille per annos*. La nouvelle Jérusalem de mille années devait avoir douze portes, en mémoire des douze Apôtres; sa forme devait être quarree; sa longueur, sa largueur & sa hauteur devaient être de douze mille stades, c'est-à-dire, cinq cents lieues, de façon que les maisons devaient avoir aussi cinq cents lieues de haut. Il eût été assez désagréable de demeurer au dernier étage; mais enfin, c'est ce que dit l'Apocalypse, au chap. 21.

Si Justin est le premier qui attribua l'Apocalypse à saint Jean , quelques personnes ont récusé son témoignage , attendu que dans ce même Dialogue avec le Juif Triphon , il dit que , selon le récit des Apôtres , Jesus-Christ , en descendant dans le Jourdain , fit bouillir les eaux de ce fleuve , & les enflamma , ce qui pourtant ne se trouve dans aucun écrit des Apôtres .

Le même St. Justin cite avec confiance les oracles des Sybillés ; de plus , il prétend avoir vu les restes des petites maisons où furent enfermés les soixante & douze Interpretes dans le Phare d'Egypte , du temps d'Hérode . Le témoignage d'un homme qui a eu le malheur de voir ces petites maisons , semble indiquer que l'Auteur devait y être renfermé .

Saint Irenée , qui vient après , & qui croyait aussi le regne de mille ans , dit qu'il a appris d'un vieillard , que St. Jean avait fait l'Apocalypse . Mais on a reproché à St. Irenée d'avoir écrit qu'il ne doit y avoir que quatre Evangiles , parce qu'il n'y a que quatre parties du monde , & quatre vents cardinaux , & qu'Ezéchiel n'a vu que quatre animaux . Il appelle ce raisonnement une démonstration . Il faut avouer que la maniere dont Irenée démontre , vaut bien celle dont Justin a vu .

Clément d'Alexandrie ne parle dans ses *Electa* , que d'une Apocalypse de St. Pierre , dont on faisait très-grand cas . Tertullien , l'un des grands partisans du regne de mille ans , non-seulement assure que St. Jean a prédit cette résurrection & ce regne de mille ans dans la Ville de Jérusalem ; mais il prétend que cette Jérusalem commençait déjà à se former dans l'air , que tous les Chrétiens de la Palestine , & même les Païens , lavaient vue pendant quarante jours de suite à la fin de la nuit : mais malheureusement la Ville disparaissait dès qu'il était jour .

Origène, dans sa Préface sur l'Evangile de St. Jean, & dans ses Homélies, cite les Oracles de l'Apocalypse, mais il cite également les Oracles des Sybillés. Cependant saint Denis d'Alexandrie, qui écrivait vers le milieu du troisième siècle, dit dans un de ses fragments, conservés par Eusebe, que presque tous les Docteurs rejetttaient l'Apocalypse, comme un Livre destitué de raison ; que ce Livre n'a point été composé par St. Jean, mais par un nommé Cerinthe, lequel s'était servi d'un grand nom, pour donner plus de poids à ses rêveries.

Le Concile de Laodicée, tenu en 360, n'e<sup>t</sup> compta point l'Apocalypse parmi les Livres canoniques. Il était bien singulier que Laodicée, qui était une Eglise à qui l'Apocalypse était adressée, rejettait un trésor destiné pour elle, & que l'Evêque d'Ephese, qui assistait au Concile, rejettait aussi ce Livre de St. Jean, enterré dans Ephese.

Il était visible à tous les yeux, que St. Jean se remuait toujours dans sa fosse, & faisait continuellement hausser & baisser la terre. Cependant, les mêmes personnages, qui étaient fûrs que St. Jean n'était pas bien mort, étaient fûrs aussi qu'il n'avait pas fait l'Apocalypse. Mais ceux qui tenaient pour le regne de mille ans, furent inébranlables dans leur opinion. Sulpice Sévere, dans son Histoire sacrée, Liv. 9, traite d'insensés & d'impies ceux qui ne recevaient pas l'Apocalypse. Enfin, après bien des doutes, après des oppositions de Concile à Concile, l'opinion de Sulpice Sévere a prévalu. La matière ayant été éclaircie, l'Eglise a décidé que l'Apocalypse est incontestablement de St. Jean ; ainsi il n'y a pas d'appel.

Chaque Communion Chrétienne s'est attribué les prophéties contenues dans ce Livre ; les Anglais y ont trouvé les révolutions de la Grande-Bretagne ; les Luthériens, les troubles d'Allemagne ; les Réformés de France, le regne

30 ATHÉE, ATHÉISME.

de Charles IX, & la régence de Catherine de Médicis : ils ont tous également raison. Bossuet & Newton ont commenté tous deux l'Apocalypse ; mais à tout prendre, les déclamations éloquentes de l'un, & les sublimes découvertes de l'autre, leur ont fait plus d'honneur que leurs commentaires.

---

## ATHÉE, ATHÉISME.

**A**utrefois quiconque avait un secret dans un Art, courait risque de passer pour un Sorcier ; toute nouvelle Secte était accusée d'égorger des enfants dans ses mystères ; & tout Philosophe qui s'écartait du jargon de l'Ecole, était accusé d'Athéisme par les fanatiques & par les fripons, & condamné par les fots.

Anaxagore ose-t-il prétendre que le Soleil n'est point conduit par Apollon, monté sur un quadrigé ? On l'appelle Athée, & il est contraint de fuir.

Aristote est accusé d'Athéisme par un Prêtre ; & ne pouvant faire punir son accusateur, il se retire à Calcis. Mais la mort de Socrate est ce que l'Histoire de la Grèce a de plus odieux.

Aristophane, (cet homme que les Commentateurs admirent, parce qu'il était Grec, ne songeant pas que Socrate était Grec aussi) Aristophane fut le premier qui accoutuma les Athéniens à regarder Socrate comme un Athée.

Ce Poëte comique, qui n'est ni comique ni Poëte, n'aurait pas été admis parmi nous à donner ses farces à la Foire St. Laurent ; il me paraît beaucoup plus bas & plus méprisable que Plutarque ne le dépeint. Voici ce que le sage Plutarque dit de ce farceur : " Le langage d'Aristo-

„ phane sent son misérable charlatan ; ce sont les pointes les plus basses & les plus dégoûtantes ; il n'est pas même plaisant pour le Peuple , & il est insupportable aux gens de jugement & d'honneur ; on ne peut souffrir son arrogance , & les gens de bien détestent sa malignité.

C'est donc là, pour le dire en passant, le Tabarin que Madame Dacier , admiratrice de Socrate , ose admirer : Voilà l'homme qui prépara de loin le poison , dont des Juges infames firent périr l'homme le plus vertueux de la Grèce.

Les Tanneurs, les Cordonniers & les Couturières d'Athènes applaudirent à une farce dans laquelle on représentait Socrate élevé en l'air dans un panier , annonçant qu'il n'y avait point de Dieu , & se vantant d'avoir volé un manteau en enseignant la Philosophie. Un Peuple entier , dont le mauvais gouvernement autorisait de si infames licences , méritait bien ce qui lui est arrivé , de devenir l'esclave des Romains , & de l'être aujourd'hui des Turcs.

Franchissons tout l'espace des temps entre la République Romaine & nous. Les Romains , bien plus sages que les Grecs , n'ont jamais persécuté aucun Philosophe pour ses opinions. Il n'en est pas ainsi chez les Peuples barbares qui ont succédé à l'Empire Romain. Dès que l'Empeur Fréderic II a des querelles avec les Papes , on l'accuse d'être Athée , & d'être l'Auteur du Livre des trois Imposteurs , conjointement avec son Chancelier de Vineis.

Notre Grand-Chancelier de l'Hôpital se déclare-t-il contre les persécutions ? on l'accuse aussi-tôt d'Athéisme. (\*) *Homo doctus, sed verus Atheos.* Un Jésuite , autant au-dessous d'Aristophane , qu'Aristophane est au-dessous d'Ho-

---

\* *Commentarium rerum Gallicarum*, L. 28.

mere , un malheureux dont le nom est devenu ridicule parmi les fanatiques mêmes , le Jésuite Garasse , en un mot , trouve par-tout des Athéistes ; c'est ainsi qu'il nomme tous ceux contre lesquels il se déchaîne . Il appelle Théodore de Beze , Athéiste ; c'est lui qui a induit le Public en erreur sur Vanini .

La fin malheureuse de Vanini ne nous émeut point d'indignation & de pitié comme celle de Socrate ; parce que Vanini n'était qu'un pédant étranger , sans mérite : mais enfin , Vanini n'était point Athée , comme on l'a prétendu ; il était précisément tout le contraire .

C'était un pauvre Prieur Napolitain , Prédicateur & Théologien de son métier ; disputeur à outrance sur les quiddités , & sur les universaux , *& utrum chimera bombinans in vacuo possit comedere secundas intentiones* . Mais d'ailleurs , il n'y avait en lui veine qui tendît à l'Athéisme . Sa notion de Dieu est de la Théologie la plus saine & la plus approuvée ; " Dieu est son principe & sa fin , pere de , , l'une & de l'autre , & n'ayant besoin ni de l'une ni , , de l'autre ; Eternel , sans être dans le temps ; présent , , par-tout , sans être en aucun lieu . Il n'y a pour lui ni , , passé , ni futur ; il est par-tout , & hors de tout ; gouver- , , nant tout , & ayant tout créé ; immuable , infini sans , , parties ; son pouvoir est sa volonté , &c .

Vanini se piquait de renouveler ce beau sentiment de Platon , embrassé par Averroës , que Dieu avait créé une chaîne d'êtres depuis le plus petit jusqu'au plus grand , dont le dernier chaînon est attaché à son Trône éternel ; idée , à la vérité , plus sublime que vraie , mais qui est aussi éloignée de l'Athéisme , que l'être du néant .

Il voyagea pour faire fortune & pour disputer ; mais malheureusement la dispute est le chemin opposé à la fortune ; on se fait autant d'ennemis irréconciliables , qu'on trouve

trouve de savants ou de pédants, contre lesquels on argume. Il n'y eut point d'autre source du malheur de Vanini; sa chaleur & sa grossièreté dans la dispute lui valut la haine de quelques Théologiens; & ayant eu une querelle avec un nommé Francon ou Franconi, ce Francon, ami de ses ennemis, ne manqua pas de l'accuser d'être Athée, enseignant l'Athéisme.

Ce Francon, ou Franconi, aidé de quelques témoins, eut la barbarie de soutenir, à la confrontation, ce qu'il avait avancé. Vanini, sur la sellette, interrogé sur ce qu'il pensait de l'existence de Dieu, répondit qu'il adorait avec l'Eglise un Dieu en trois personnes. Ayant pris à terre une paille : il suffit de ce fétu, dit-il, pour prouver qu'il y a un Créateur. Alors il prononça un très-beau discours sur la végétation & le mouvement, & sur la nécessité d'un Etre suprême, sans lequel il n'y aurait ni mouvement ni végétation.

Le Président Grammont, qui était alors à Toulouse, rapporte ce Discours dans son Histoire de France, aujourd'hui si oubliée; & ce même Grammont, par un préjugé inconcevable, prétend que Vanini disait tout cela *par vanité, ou par crainte, plutôt que par une persuasion intérieure.*

Sur quoi peut être fondé ce jugement téméraire & atroce du Président Grammont? Il est évident que sur la réponse de Vanini, on devait l'absoudre de l'accusation d'Athéisme. Mais qu'arriva-t-il? Ce malheureux Prêtre étranger se mêlait aussi de médecine; on trouva un gros crapaud vivant, qu'il conservait chez lui, dans un vase plein d'eau; on ne manqua pas de l'accuser d'être Sorcier. On soutint que ce crapaud était le Dieu qu'il adorait, on donna un sens impie à plusieurs passages de ses Livres, ce qui est très-aisé & très-commun, en prenant

les objections pour les réponses, en interprétant avec malignité quelque phrase louche, en empoisonnant une expression innocente. Enfin la faction qui l'opprimait, arracha des Juges l'arrêt qui condamna ce malheureux à la mort.

Pour justifier cette mort, il fallait bien accuser cet infortuné de ce qu'il y avait de plus affreux. Le Minime & très-minime Mersenne a poussé la démence jusqu'à imprimer que Vanini était parti de Naples avec douze de ses Apôtres, pour aller convertir toutes les Nations à l'Athéisme. Quelle pitié! Comment un pauvre Prêtre aurait-il pu avoir douze hommes à ses gages? comment aurait-il pu persuader douze Napolitains de voyager à grands frais pour répandre par-tout cette abominable & révoltante Doctrine au péril de leur vie? Un Roi serait-il assez puissant pour payer douze Prédicateurs d'Athéisme? Personne, avant le Pere Mersenne, n'avait avancé une si énorme absurdité. Mais après lui on l'a répétée, on en a infecté les Journaux, les Dictionnaires historiques; & le monde qui aime l'extraordinaire, a cru sans examen cette fable.

Bayle lui-même, dans ses Pensées diverses, parle de Vanini comme d'un Athée : il se sert de cet exemple pour appuyer son paradoxe, qu'*une société d'Athées peut subsister*; il assure que Vanini était un homme de mœurs très-réglées, & qu'il fut le martyr de son opinion philosophique. Il se trompe également sur ces deux points. Le Prêtre Vanini nous apprend, dans ses Dialogues faits à l'imitation d'Erasme, qu'il avait eu une maîtresse nommée Isabelle. Il était libre dans ses Ecrits comme dans sa conduite; mais il n'était pas Athée.

Un siècle après sa mort, le savant La Croze, & celui qui a pris le nom de Philalete, ont voulu le justifier; mais

comme personne ne s'intéresse à la mémoire d'un malheureux Napolitain, très-mauvais Auteur, presque personne ne lit ces *Apologies*.

Le Jésuite Hardouin, plus savant que Garasse, & non moins téméraire, accuse d'Athéisme, dans son Livre *Athei detecti*, les Descartes, les Arnauld, les Pascal, les Nicole, les Mallebranches ; heureusement ils n'ont pas eu le sort de Vanini.

De tous ces faits, je passe à la question de morale agitée par Bayle ; avoir, si une Société d'Athées pourrait subsister ? Remarquons d'abord sur cet article, quelle est l'énorme contradiction des hommes dans la dispute ; ceux qui se sont élevés contre l'opinion de Bayle avec le plus d'emportement, ceux qui lui ont nié, avec le plus d'injures, la possibilité d'une Société d'Athées, ont soutenu depuis avec la même intrépidité que l'Athéisme est la Religion du Gouvernement de la Chine.

Ils se sont assurément bien trompés sur le Gouvernement Chinois ; ils n'avaient qu'à lire les Edits des Empereurs de ce vaste Pays, ils auraient vu que ces Edits sont des sermons, & que partout il y est parlé de l'Etre suprême, Gouverneur, Vengeur, & Rémunérateur.

Mais en même-temps ils ne se sont pas moins trompés sur l'impossibilité d'une Société d'Athées ; & je ne fais comment Mr. Bayle a pu oublier un exemple frappant qui aurait pu rendre sa cause victorieuse.

En quoi une Société d'Athées paraît-elle impossible ? C'est qu'on juge que des hommes qui n'auraient pas de frein, ne pourraient jamais vivre ensemble ; que les Loix ne peuvent rien contre les crimes secrets ; qu'il faut un Dieu vengeur qui punisse, dans ce monde-ci, ou dans l'autre, les méchants échappés à la justice humaine.

Les Loix de Moïse, il est vrai, n'enseignaient point

une vie à venir, ne menaçaient point des châtiments après la mort, n'enseignaient point aux premiers Juifs l'immortalité de l'âme; mais les Juifs, loin d'être Athées, loin de croire se soustraire à la vengeance divine, étaient les plus religieux de tous les hommes. Non-seulement ils croyaient l'existence d'un Dieu éternel, mais ils le croyaient toujours présent parmi eux; ils tremblaient d'être punis dans eux-mêmes, dans leurs femmes, dans leurs enfants, dans leur postérité, jusqu'à la quatrième génération; & ce frein était très-puissant.

Mais, chez les Gentils, plusieurs Sectes n'avaient aucun frein: les Sceptiques doutaient de tout; les Académiciens suspendaient leur jugement sur tout; les Epicuriens étaient persuadés que la Divinité ne pourrait se mêler des affaires des hommes; & dans le fonds, ils n'admettaient aucune Divinité. Ils étaient convaincus que l'âme n'est point une substance, mais une faculté qui naît & qui pérît avec le corps, par conséquent ils n'avaient aucun joug que celui de la morale & de l'honneur. Les Sénateurs & les Chevaliers Romains étaient de véritables Athées, car les Dieux n'existaient pas pour des hommes qui ne craignaient ni n'espéraient rien d'eux. Le Sénat Romain était donc réellement une assemblée d'Athèes, du temps de César & de Cicéron.

Ce grand Orateur, dans sa Harangue pour Cluentius, dit à tout le Sénat assemblé: *Quel mal lui fait la mort? Nous rejettons toutes les fables ineptes des enfers: qu'est-ce donc que la mort lui a ôté?* Rien, que le sentiment des douleurs.

César, l'ami de Catilina, voulant sauver la vie de son ami, contre ce même Cicéron, ne lui objecte-t-il pas que ce n'est point punir un criminel que de le faire mourir, que la mort n'est rien, que c'est seulement la fin de nos

maux, que c'est un moment plus heureux que fatal? Cicéron, & tout le Sénat ne se rendent-ils pas à ces raisons? Les Vainqueurs & les Législateurs de l'Univers connu, formaient donc visiblement une société d'hommes qui ne craignaient rien des Dieux, qui étaient de véritables Athées?

Bayle examine ensuite si l'Idolâtrie est plus dangereuse que l'Athéisme, si c'est un crime plus grand de ne point croire à la Divinité, que d'avoir d'elle des opinions indignes; il est en cela du sentiment de Plutarque; il croit qu'il vaut mieux n'avoir nulle opinion, qu'une mauvaise opinion: mais n'en déplaît à Plutarque, il est évident qu'il valait infiniment mieux pour les Grecs de craindre Cérès, Neptune & Jupiter, que de ne rien craindre du tout; il est clair que la sainteté des serments est nécessaire, & qu'on doit se fier davantage à ceux qui pensent qu'un faux serment sera puni, qu'à ceux qui pensent qu'ils peuvent faire un faux serment avec impunité. Il est indubitable que dans une Ville policée, il est infiniment plus utile d'avoir une Religion (même mauvaise) que de n'en avoir point du tout.

Il paraît donc que Bayle devait plutôt examiner quel est le plus dangereux, du Fanatisme ou de l'Athéisme. Le Fanatisme est certainement mille fois plus funeste: car l'Athéisme n'inspire point de passion sanguinaire, mais le Fanatisme en inspire; l'Athéisme ne s'oppose pas aux crimes, mais le Fanatisme les fait commettre. Supposons, avec l'Auteur du *Commentarium rerum Gallicarum*, que le Chancelier de l'Hôpital fut Athée; il n'a fait que de sages Loix, & n'a conseillé que la modération & la concorde: les Fanatiques commirent les massacres de la Saint-Barthelemy. Hobbes passa pour un Athée, il mena une vie tranquille & innocente: les Fanatiques de son temps inondèrent de sang l'Angleterre, l'Ecosse & l'Irlande. Spi-

38 ATHÉE, ATHÉISME.

nosa était non-seulement Athée, mais il enseigna l'Athéisme; ce ne fut pas lui assurément qui eut part à l'assassinat juridique de Barneveldt, ce ne fut pas lui qui déchira les deux frères de With en morceaux, & qui les mangea sur le gril.

Les Athées sont pour la plupart des savants hardis & égarés qui raisonnent mal, & qui ne pouvant comprendre la création, l'origine du mal & d'autres difficultés, ont recours à l'hypothèse de l'éternité des choses, & de la nécessité.

Les ambitieux, les voluptueux n'ont guères le temps de raisonner, & d'embrasser un mauvais système; ils ont autre chose à faire qu'à comparer Lucrece avec Socrate. C'est ainsi que vont les choses parmi nous.

Il n'en était pas ainsi du Sénat de Rome, qui était presque tout composé d'Athées de théorie & de pratique, c'est-à-dire, qui ne croyaient ni à la providence ni à la vie future; ce Sénat était une assemblée de Philosophes, de voluptueux & d'ambitieux, tous très-dangereux, & qui perdirent la République.

Je ne voudrais pas avoir à faire à un Prince Athée, qui trouverait son intérêt à me faire piler dans un mortier; je suis bien sûr que je serais pilé. Je ne voudrais pas, si j'étais Souverain, avoir à faire à des Courtisans Athées, dont l'intérêt serait de m'empoisonner; il me faudrait prendre au hazard du contrepoison tous les jours. Il est donc absolument nécessaire pour les Princes & pour les Peuples, que l'Idée d'un Etre suprême, Créateur, Gouverneur, Rémunérateur & Vengeur, soit profondément gravée dans les esprits.

Il y a des Peuples Athées, dit Bayle dans ses Pensées sur les Comètes. Les Caffres, les Hottentots, les Topinamboux, & beaucoup d'autres petites Nations, n'ont

point de Dieu ; ils ne le nient ni ne l'affirment, ils n'en ont jamais entendu parler; dites-leur qu'il y en a un, ils le croiront aisément; dites-leur que tout se fait par la nature des choses, ils vous croiront de même. Prétendre qu'ils sont Athées, est la même imputation que si on disait qu'ils sont anti-Cartésiens ; ils ne sont ni pour ni contre Descartes. Ce sont de vrais enfants ; un enfant n'est ni Athée, ni Déiste ; il n'est rien.

Quelle conclusion tirerons-nous de tout ceci ? Que l'Athéisme est un monstre très-pernicieux dans ceux qui gouvernent, qu'il l'est aussi dans les gens de cabinet, quoique leur vie soit innocente , parce que de leur cabinet ils peuvent percer jusqu'à ceux qui sont en place; que s'il n'est pas si funeste que le Fanatisme , il est presque toujours fatal à la vertu. Ajoutons sur-tout qu'il y a moins d'Athèes aujourd'hui que jamais, depuis que les Philosophes ont reconnu qu'il n'y a aucun être végétant sans germe , aucun germe sans dessein , &c. & que le bled ne vient point de pourriture.

Des Géometres non Philosophes ont rejetté les causes finales , mais les vrais Philosophes les admettent ; &, comme l'a dit un Auteur connu, un Catéchiste annonce Dieu aux enfants , & Newton le démontre aux Sages.



---

## BAPTÈME.

**B**aptême, mot Grec, qui signifie immersion. Les hommes qui se conduisent toujours par les sens, imaginerent aisément que ce qui lavait le corps, lavait aussi l'âme. Il y avait de grandes cuves dans les souterreins des Temples d'Egypte, pour les Prêtres & pour les Initiés. Les Indiens de temps immémorial se sont purifiés dans l'eau du Gange, & cette cérémonie est encore fort en vogue. Elle passa chez les Hébreux; on y baptisait tous les étrangers qui embrassaient la Loi Judaïque, & qui ne voulaient pas se soumettre à la Circoncision; les femmes sur-tout, à qui on ne faisait pas cette opération, & qui ne la subissaient qu'en Ethiopie, étaient baptisées; c'était une régénération, cela donnait une nouvelle ame, ainsi qu'en Egypte. Voyez sur cela Epiphane, Maimonide, & la Gemmare.

Jean baptisa dans le Jourdain, & même il baptisa Jésus, qui pourtant ne baptisa jamais personne, mais qui daigna consacrer cette ancienne cérémonie. Tout signe est indifférent par lui-même, & Dieu attache sa grace au signe qu'il lui plaît de choisir. Le Baptême fut bientôt le premier Rite & le sceau de la Religion Chrétienne. Cependant, les quinze premiers Evêques de Jérusalem furent tous circoncis; il n'est pas sûr qu'ils fussent baptisés.

On abusa de ce Sacrement dans les premiers siècles du Christianisme; rien n'était plus commun que d'attendre l'agonie pour recevoir le Baptême. L'exemple de l'Empereur Constantin en est une assez bonne preuve. Voici comme il raisonnait : Le Baptême purifie tout; je peux donc tuer ma femme, mon fils & tous mes parents, après

quoi je me ferai baptiser, & j'irai au Ciel ; comme de fait, il n'y manqua pas. Cet exemple était dangereux ; peu à peu la coutume s'abolit d'attendre la mort pour se mettre dans le bain sacré.

Les Grecs conserverent toujours le Baptême par immersion : les Latins , vers la fin du huitième siècle , ayant étendu leur Religion dans les Gaules & la Germanie , & voyant que l'immersion pouvait faire périr les enfants dans des Paÿs froids , substituerent la simple aspersion , ce qui les fit souvent anathématiser par l'Eglise Grecque.

On demanda à St. Cyprien , Evêque de Carthage , si ceux-là étaient réellement baptisés , qui s'étaient fait seulement arroser tout le corps ? Il répond , dans sa 76 Lettre , que plusieurs Eglises ne croyaient pas que ces arrosés fussent Chrétiens ; que pour lui il pense qu'ils sont Chrétiens , mais qu'ils ont une grace infiniment moindre que ceux qui ont été plongés trois fois selon l'usage .

On était initié chez les Chrétiens , dès qu'on avait été plongé ; avant ce temps on n'était que cathécumene . Il fallait , pour être initié , avoir des répondants , des cautions , qu'on appellait d'un nom qui répond à *parrains* , afin que l'Eglise s'assurât de la fidélité des nouveaux Chrétiens , & que les mystères ne fussent point divulgnés . C'est pourquoi , dans les premiers siecles , les Gentils furent généralement aussi mal instruits des mystères des Chrétiens , que ceux-ci l'étaient des mystères d'*Isis* & d'*Eusefine* .

Cyrille d'Alexandrie , dans son Ecrit contre l'Empereur Julien , s'exprime ainsi : *Je parlerais du Baptême , si je ne craignais que mon discours ne parvint à ceux qui ne sont pas initiés.*

Dès le second siecle , on commença à baptiser des enfants ; il était naturel que les Chrétiens désiraient que leurs enfants , qui auraient été damnés sans ce Sacrement ,

en fussent pourvus. On conclut enfin qu'il fallait le leur administrer au bout de huit jours, parce que chez les Juifs c'était à cet âge qu'ils étaient circoncis. L'Eglise Grecque est encore dans cet usage. Cependant, au troisième siècle, la coutume l'emporta de ne se faire baptiser qu'à la mort.

Ceux qui mouraient dans la première semaine étaient damnés, selon les Pères de l'Eglise les plus rigoureux. Mais Pierre Chrysologue, au cinquième siècle, imagina les Lymbes, espèce d'enfer mitigé, & proprement bord d'enfer, faubourg d'enfer, où vont les petits enfants morts sans baptême, & où étaient les Patriarches avant la descente de Jesus-Christ aux enfers. De sorte que l'opinion que Jesus-Christ était descendu aux Lymbes, & non aux enfers, a prévalu depuis.

Il a été agité, si un Chrétien dans les déserts d'Arabie, pouvait être baptisé avec du sable; on a répondu que non: si on pouvait baptiser avec de l'eau rose; & on a décidé qu'il fallait de l'eau pure, que cependant on pouvait se servir d'eau bourbeuse. On voit aisément que toute cette discipline a dépendu de la prudence des premiers Pasteurs qui l'ont établie.

## BEAU, BEAUTÉ.

**D**emandez à un crapaud ce que c'est que la beauté, le grand beau, le to kalon? il vous répondra que c'est sa femelle, avec deux gros yeux ronds sortants de sa petite tête, une gueule large & plate, un ventre jaune, un dos brun. Interrogez un Negre de Guinée; le beau est pour lui une peau noire huileuse, des yeux enfoncés, un nez épâté.

Interrogez le Diable, il vous dira que le beau est une

paire de cornes, quatre griffes & une queue. Consultez enfin les Philosophes, ils vous répondront par du galimathias; il leur faut quelque chose de conforme à l'arché-type du beau en essence, au to kalon.

J'assisstais un jour à une Tragédie auprès d'un Philosophe : Que cela est beau ! disait-il. Que trouvez-vous là de beau ? lui dis-je : C'est, dit-il, que l'Auteur a atteint son but. Le lendemain il prit une médecine qui lui fit du bien ? Elle a atteint son but, lui dis-je ; voilà une belle médecine : il comprit qu'on ne peut dire qu'une médecine est belle, & que pour donner à quelque chose le nom de beauté, il faut qu'elle vous cause de l'admiration & du plaisir. Il convint que cette Tragédie lui avait inspiré ces deux sentiments, & que c'était là le to kalon, le beau.

Nous fîmes un voyage en Angleterre : on y joua la même Piece, parfaitement traduite ; elle fit bâiller tous les Spectateurs. Oh, oh, dit-il, le to kalon n'est pas le même pour les Anglais & pour les Français. Il conclut, après bien des réflexions, que le beau est souvent très-peu relatif, comme ce qui est décent au Japon est indécent à Rome, & ce qui est de mode à Paris ne l'est pas à Pekin ; & il s'épargna la peine de composer un long Traité sur le beau.

---

## B E T E S.

**Q**uelle pitié, quelle pauvreté, d'avoir dit que les Bêtes sont des machines, privées de connaissance & de sentiment, qui font toujours leurs opérations de la même manière, qui n'apprennent rien, ne perfectionnent rien, &c!

Quoi, cet oiseau qui fait son nid en demi-cercle quand il l'attache à un mur, qui le bâtit en quart de cercle quand

il est dans un angle, & en cercle sur un arbre ; cet oiseau fait tout de la même façon ? Ce chien de chasse que tu as discipliné pendant trois mois , n'en fait-il pas plus au bout de ce temps , qu'il n'en savait avant les leçons ? Le serin à qui tu apprends un air , le répète-t-il dans l'instant ? n'emploies-tu pas un temps considérable à l'enseigner ? n'as-tu pas vu qu'il se méprend , & qu'il se corrige ?

Est-ce parce que je te parle , que tu juges que j'ai du sentiment , de la mémoire , des idées ? Eh bien , je ne te parle pas ; tu me vois entrer chez moi l'air affligé , chercher un papier avec inquiétude , ouvrir le bureau où je me souviens de l'avoir enfermé , le trouver , le lire avec joie . Tu juges que j'ai éprouvé le sentiment de l'affliction & celui du plaisir , que j'ai de la mémoire & de la connaissance .

Porte donc le même jugement sur ce chien qui a perdu son Maître , qui l'a cherché dans tous les chemins avec des cris douloureux , qui entre dans la maison agité , inquiet , qui descend , qui monte , qui va de chambre en chambre , qui trouve enfin dans son cabinet le maître qu'il aime , & qui lui témoigne sa joie par la douceur de ses cris , par ses fauts , par ses caresses .

Des barbares faisaissent ce chien , qui l'emporte si prodigieusement sur l'homme en amitié ; ils le clouent sur une table , & ils le disloquent vivant pour te montrer les veines mézaraïques . Tu découvres dans lui tous les mêmes organes de sentiment qui sont dans toi . Réponds-moi , Machiniste ; la nature a-t-elle arrangé tous les ressorts du sentiment dans cet animal , afin qu'il ne sente pas ? a-t-il des nerfs pour être impassible ? Ne suppose point cette impertinente contradiction dans la nature .

Mais les Maîtres de l'Ecole demandent ce que c'est que l'ame des bêtes ? Je n'entends pas cette question . Un arbre

a la faculté de recevoir dans ses fibres sa sève qui circule, de déployer les boutons des ses feuilles & de ses fruits ; me demanderez-vous ce que c'est que l'ame de cet arbre ? Il a reçu ces dons ; l'animal a reçu ceux du sentiment , de la mémoire , d'un certain nombre d'idées. Qui a fait tous ces dons ? qui a donné toutes ces facultés ? Celui qui fait croître l'herbe des champs , & qui fait graviter la terre vers le Soleil.

Les ames des bêtes sont des formes substantielles , a dit Aristote ; & après Aristote , l'Ecole Arabe ; & après l'Ecole Arabe , l'Ecole Angélique ; & après l'Ecole Angélique , la Sorbonne ; & après la Sorbonne , personne au monde .

*Les ames des bêtes sont matérielles ,* crient d'autres Philosophes. Ceux-là n'ont pas fait plus de fortune que les autres. On leur a en vain demandé ce que c'est qu'une ame matérielle ; il faut qu'ils conviennent que c'est de la matière qui a sensation. Mais qui lui a donné cette sensation ? C'est une ame matérielle , c'est-à-dire , que c'est de la matière qui donne de la sensation à de la matière ; ils ne sortent pas de ce cercle .

Ecoutez d'autres bêtes raisonnant sur les bêtes ; leur ame est un être spirituel qui meurt avec le corps : mais quelle preuve en avez-vous ? quelle idée avez-vous de cet être spirituel , qui , à la vérité , a du sentiment , de la mémoire , & sa mesure d'idées & de combinaison , mais qui ne pourra jamais savoir ce que fait un enfant de six ans ? Sur quel fondement imaginez-vous que cet être , qui n'est pas corps , pérît avec le corps ? Les plus grandes bêtes sont ceux qui ont avancé que cette ame n'est ni corps ni esprit . Voilà un beau système . Nous ne pouvons entendre par esprit , que quelque chose d'inconnu qui n'est pas corps . Ainsi le système de ces Messieurs revient à ceci , que l'ame des bêtes est une substance qui n'est ni corps ni quelque chose qui n'est point corps .

D'où peuvent procéder tant d'erreurs contradictoires ? De l'habitude où les hommes ont toujours été d'examiner ce qu'est une chose, avant de savoir si elle existe. On appelle la languette, la soupape d'un soufflet, l'ame du soufflet. Qu'est-ce que cette ame ? C'est un nom que j'ai donné à cette soupape qui baisse, laisse entrer l'air, se relève, & le pousse par un tuyau, quand je fais mouvoir le soufflet.

Il n'y a point là une ame distincte de la machine. Mais qui fait mouvoir le soufflet des animaux ? Je vous l'ai déjà dit, celui qui fait mouvoir les astres. Le Philosophe qui a dit : *Deus est anima brutorum*, avait raison : mais il devait aller plus loin.

## B I E N.

## S O U V E R A I N B I E N.

**L**'Antiquité a beaucoup disputé sur le souverain bien ; autant aurait-il valu demander ce que c'est que le souverain bleu, ou le souverain ragoût, le souverain marcher, le souverain lire, &c.

Chacun met son bien où il peut, & en a autant qu'il peut à sa façon.

*Quid dem, quid non dem, renuis tu quod jubet alter.  
Castor gaudet equis, ovo prognatus eodem  
Pugnis.*

Le plus grand bien est celui qui vous délecte avec tant de force qu'il vous met dans l'impuissance totale de sentir autre chose ; comme le plus grand mal est celui qui va jusqu'à nous priver de tout sentiment. Voilà les deux extrêmes de la nature humaine, & ces deux moments sont courts.

Il n'y a ni extrêmes délices, ni extrêmes tourments qui puissent durer toute la vie : le souverain bien & le souverain mal sont des chimères.

Nous avons la belle fable de Crantor ; il fait comparaître aux Jeux Olympiques la Richesse, la Volupté, la Santé, la Vertu ; chacune demande la pomme. La Richesse dit : C'est moi qui suis le souverain bien ; car avec moi on achète tous les biens ; la Volupté dit : La pomme m'appartient ; car on ne demande la richesse que pour m'avoir. La Santé assure que sans elle il n'y a point de volupté, & que la richesse est inutile. Enfin, la Vertu représente qu'elle est au-dessus des trois autres, parce qu'avec de l'or, des plaisirs & de la santé, on peut se rendre très-misérable si on se conduit mal. La Vertu eut la pomme.

La fable est très-ingénieuse, mais elle ne résout point la question absurde du souverain bien. La vertu n'est pas un bien, c'est un devoir ; elle est d'un genre différent, d'un ordre supérieur ; elle n'a rien à voir aux sensations douloureuses, ou agréables. L'homme vertueux avec la pierre & la goutte, sans appui, sans amis, privé du nécessaire, persécuté, enchaîné par un tyran voluptueux qui se porte bien, est très-malheureux ; & le persécuteur insolent qui caresse une nouvelle maîtresse sur son lit de pourpre, est très-heureux. Dites que le Sage persécuté est préférable à son insolent persécuteur ; dites que vous aimez l'un, & que vous détestez l'autre : mais avouez que le Sage dans les fers enrage. Si le Sage n'en convient pas, il vous trompe, c'est un Charlatan.



---

## TOUT EST BIEN.

**C**E fut un beau bruit dans les Ecoles, & même parmi les gens qui raisonnent, quand Leibnitz, en paraphrasant Platon, bâtit son édifice du meilleur des mondes possible, & qu'il imagina que tout allait au mieux. Il affirma dans le Nord de l'Allemagne que Dieu ne pouvait faire qu'un seul monde. Platon lui avait au moins laissé la liberté d'en faire cinq, par la raison qu'il n'y a que cinq corps solides réguliers, le tétraèdre, ou la pyramide à trois faces, avec la base égale; le cube, l'éxaëdre, le dodécaëdre, l'icosaëdre. Mais comme notre monde n'est de la forme d'aucun des cinq corps de Platon, il devait permettre à Dieu une sixième maniere.

Laissons-là le divin Platon. Leibnitz, qui était assurément meilleur Géometre que lui, & plus profond Méta-physicien, rendit donc le service au Genre-humain de lui faire voir que nous devons être très-contents, & que Dieu ne pouvait pas davantage pour nous: qu'il avait nécessairement choisi entre tous les partis possibles, le meilleur, sans contredit.

Que deviendra le péché originel? lui criait-on. Il deviendra ce qu'il pourra, disaient Leibnitz & ses Amis: mais en public il écrivait que le péché originel entrait nécessairement dans le meilleur des mondes.

Quoi! être chassé d'un lieu de délices, où l'on aurait vécu à jamais, si on n'avait pas mangé une pomme? Quoi! faire, dans la misère, des enfants misérables, qui souffriront tout, qui feront tout souffrir aux autres? Quoi! éprouver toutes les maladies, sentir tous les chagrins, mourir dans la douleur; & pour rafraîchissement, être brûlé

brûlé dans l'éternité des siecles : ce partage est-il bien ce qu'il y avait de meilleur ? Cela n'est pas trop *bon* pour nous ; & en quoi cela peut-il être bon pour Dieu ?

Leibnitz sentait qu'il n'y avait rien à répondre ; aussi fit-il de gros Livres , dans lesquels il ne s'entendait pas.

Nier qu'il y ait du mal , cela peut être dit en riant par un Lucullus qui se porte bien , & qui fait un bon dîner avec ses Amis & sa Maîtresse dans le fallon d'Apollon : mais , qu'il mette la tête à la fenêtre , il verra des malheureux ; qu'il ait la fièvre , il le sera lui-même.

Je n'aimé point à citer ; c'est d'ordinaire une besogne épineuse , on néglige ce qui précède & ce qui suit l'endroit qu'on cite , & on s'expose à mille querelles : il faut pourtant que je cite Lactance , Pere de l'Eglise , qui dans son chap. 13. de la Colere de Dieu , fait parler ainsi Epicure : " Ou Dieu veut ôter le mal de ce monde , & ne le „ peut ; ou il le peut , & ne le veut pas ; ou il ne le peut , „ ni ne le veut ; ou enfin il le veut & le peut . S'il le „ veut & ne le peut pas , c'est impuissance , ce qui est „ contraire à la nature de Dieu ; s'il le peut & ne le veut „ pas , c'est méchanceté ; & cela est non moins contraire „ à sa nature ; s'il ne le veut ni ne le peut , c'est à la fois „ méchanceté & impuissance ; s'il le veut & le peut ( ce „ qui seul de ces partis convient à Dieu , ) d'où vient „ donc le mal sur la terre ?

L'argument est pressant , aussi Lactance y répond fort mal , en disant que Dieu veut le mal , mais qu'il nous a donné la sagesse avec laquelle on acquiert le bien . Il faut avouer que cette réponse est bien faible en comparaison de l'objection ; car elle suppose que Dieu ne pouvait donner la sagesse qu'en produisant le mal ; & puis , nous avons une plaisante sagesse !

L'origine du mal a toujours été un abyme dont per-

sonne n'a pu voir le fond. C'est ce qui réduisit tant d'anciens Philosophes & de Légitiateurs à recourir à deux principes , l'un bon , l'autre mauvais. Typhon était le mauvais principe chez les Egyptiens , Arimane chez les Perses. Les Manichéens adopterent , comme on fait , cette Théologie ; mais comme ces gens-là n'avaient jamais parlé ni au bon , ni au mauvais principe , il ne faut pas les croire sur leur parole.

Parmi les absurdités dont ce monde regorge , & qu'on peut mettre au nombre de nos maux , ce n'est pas une absurdité légere , que d'avoir supposé deux êtres tout-puissants , se battant à qui des deux mettrait plus du sien dans ce monde , & faisant un Traité comme les deux Médecins de Moliere : passez-moi l'émettique , & je vous passerai la saignée.

Basilide , après les Platoniciens , prétendit , dès le premier siècle de l'Eglise , que Dieu avait donné notre monde à faire à ses derniers Anges ; & que ceux-ci n'étant pas habiles , firent les choses telles que nous les voyons. Cette fable théologique tombe en poussière par l'objection terrible , qu'il n'est pas dans la nature d'un Dieu tout-puissant & tout sage , de faire bâtir un monde par des Architectes qui n'y entendent rien.

Simon , qui a senti l'objection , la prévient , en disant que l'Ange qui présidait à l'atelier est damné pour avoir si mal fait son ouvrage ; mais la brûlure de cet Ange ne nous guérit pas.

L'aventure de Pandore , chez les Grecs , ne répond pas mieux à l'objection. La boîte où se trouvent tous les maux , & au fond de laquelle reste l'espérance , est , à la vérité , une allégorie charmante ; mais cette Pandore ne fut faite par Vulcain que pour se venger de Prométhée , qui avait fait un homme avec de la boue.

Les Indiens n'ont pas mieux rencontré ; Dieu ayant créé l'homme , il lui donna une drogue qui lui assurait une santé permanente ; l'homme chargea son âne de la drogue ; l'âne eut soif , le serpent lui enseigna une fontaine , & pendant que l'âne buvait , le serpent prit la drogue pour lui.

Les Syriens imaginerent que l'homme & la femme ayant été créés dans le quatrième ciel , ils s'aviserent de manger d'une galette , au-lieu de l'ambrosie qui était leur mets naturel. L'ambrosie s'exhalait par les pores ; mais après avoir mangé de la galette , il fallait aller à la selle. L'homme & la femme prièrent un Ange de leur enseigner où était la garde-robe. Voyez-vous , leur dit l'Ange , cette petite planète , grande comme rien , qui est à quelque soixante millions de lieues d'ici ? c'est-là le privé de l'Univers ; allez-y au plus vite : ils y allèrent , on les y laissa ; & c'est depuis ce temps que notre monde fut ce qu'il est.

On demandera toujours aux Syriens , pourquoi Dieu permit que l'homme mangeât la galette , & qu'il nous en arrivât une foule de maux si épouvantable ?

Je passe vite de ce quatrième ciel à Mylord Bolingbroke , pour ne pas m'ennuyer. Cet homme , qui avait sans doute un grand génie , donna au célèbre Pope son plan du *tout est bien* , qu'on retrouve en effet mot pour mot dans les Oeuvres posthumes de Mylord Bolingbroke , & que Mylord Shaftsbury avait auparavant inséré dans ses Caractéristiques. Lisez dans Shaftsbury le Chapitre des Moralistes , vous y verrez ces paroles :

„ On a beaucoup à répondre à ces plaintes des défauts „ de la nature. Comment est-elle sortie si impuissante & „ si défectueuse des mains d'un Etre parfait ? Mais je nie „ qu'elle soit défectueuse... Sa beauté résulte des con-

## 52 TOUT EST BIEN.

„ trariétés , & la concorde universelle naît d'un combat  
„ perpétuel.... Il faut que chaque être soit immolé à  
„ d'autres ; les végétaux aux animaux , les animaux à la  
„ terre..... & les Loix du pouvoir central & de la gra-  
„ vitation , qui donnent aux corps célestes leur poids &  
„ leur mouvement , ne seront point dérangés pour l'a-  
„ mour d'un chétif animal , qui , tout protégé qu'il est  
„ par ces mêmes Loix , sera bientôt par elles réduit en  
„ poussière.

Bolingbroke , Shaftsbury , & Pope , leur metteur en œuvre , ne résolvent pas mieux la question que les autres : leur *tout est bien* , ne veut dire autre chose , sinon que le tout est dirigé par des loix immuables ; qui ne le fait pas ? Vous ne nous apprenez rien , quand vous remarquez , après tous les petits enfants , que les mouches sont nées pour être mangées par des araignées , les araignées par les hirondelles , les hirondelles par les pigrieches , les pigrieches par les aigles , les aigles pour être tués par les hommes , les hommes pour se tuer les uns les autres , & pour être mangés par les vers , & ensuite par les Diables , au moins mille sur un .

Voilà un ordre net & constant parmi les animaux de toute espece ; il y a de l'ordre par-tout . Quand une pierre se forme dans ma vessie , c'est une méchanique admirable , des fuchs pierreux passent petit à petit dans mon sang , ils se filtrent dans les reins , passent par les urêtres , se déposent dans ma vessie , s'y assemblent par une excellente attraction Newtonienne ; le caillou se forme , se grossit , je souffre des maux mille fois pires que la mort , par le plus bel arrangement du monde ; un Chirurgien ayant perfectionné l'art inventé par Tubal-Caïn , vient m'enfoncer un fer aigu & tranchant dans le périnée , saisit ma pierre avec ses pincettes , elle se brise sous ses efforts par

un méchanisme nécessaire ; & par le même méchanisme je meurs dans des tourments affreux : *tout cela est bien*, tout cela est la suite évidente des principes physiques inaltérables, j'en tombe d'accord, & je le savais comme vous.

Si nous étions insensibles , il n'y aurait rien à dire à cette Physique. Mais ce n'est pas cela dont il s'agit ; nous vous demandons s'il n'y a point de maux sensibles, & d'où ils viennent ? *Il n'y a point de maux*, dit Pope dans sa quatrième Epître sur le tout est bien ; *s'il y a des maux particuliers , ils composent le bien général.*

Voilà un singulier bien général , composé de la pierre , de la mort & de la goutte , de tous les crimes , de toutes les souffrances , de la damnation .

La chute de l'homme est l'emplâtre que nous mettons à toutes ces maladies particulières du corps & de l'ame , que vous appellez santé générale ; mais Shaftsbury & Bollingbroke se moquent du péché originel ; Pope n'en parle point ; il est clair que leur système sappe la Religion Chrétienne par ses fondements , & n'explique rien du tout .

Cependant , ce système a été approuvé depuis peu par plusieurs Théologiens , qui admettent volontiers les contraires ; à la bonne heure , il ne faut envier à personne la consolation de raisonner comme il peut sur le déluge de maux qui nous inonde . Il est juste d'accorder aux malades désespérés , de manger de ce qu'ils veulent . On a été jusqu'à prétendre que ce système est consolant . *Dieu* , dit Pope , voit d'un même œil périr le Héros & le moineau , un atome ou mille planètes précipitées dans la ruine , une boule de savon ou un monde se former .

Voilà , je vous l'avoue , une plaisante consolation ; ne trouvez-vous pas un grand lénitif dans l'ordonnance de

Mylord Shaftsbury, qui dit que Dieu n'ira pas déranger ses Loix éternelles pour un animal aussi chétif que l'homme? Il faut avouer du moins que ce chétif animal a droit de crier humblement, & de chercher à comprendre, en criant, pourquoi ces Loix éternelles ne sont pas faites pour le bien-être de chaque individu.

Ce système du *tout est bien*, ne représente l'Auteur de toute la nature, que comme un Roi puissant & mal-faisant, qui ne s'embarrasse pas qu'il en coûte la vie à quatre ou cinq cents mille hommes, & que les autres traînent leurs jours dans la disette & dans les larmes, pourvu qu'il vienne à bout de ses desseins.

Loin donc que l'opinion du meilleur des mondes possible console, elle est désespérante pour les Philosophes qui l'embrassent. La question du bien & du mal demeure un cahos indébrouillable pour ceux qui cherchent de bonne foi; c'est un jeu d'esprit pour ceux qui disputent; ils sont des forçats qui jouent avec leurs chaînes. Pour le Peuple non pensant, il ressemble assez à des poissons qu'on a transportés d'une rivière dans un réservoir; ils ne se doutent pas qu'ils sont là pour être mangés le Carême; aussi ne savons-nous rien du tout par nous-mêmes des causes de notre destinée.

Mettons à la fin de presque tous les Chapitres de Métaphysique les deux lettres des Judges Roms quand ils n'entendaient pas une cause, *N. L. non liquet*; cela n'est pas clair.



## BORNES DE L'ESPRIT HUMAIN.

**E**lles sont par-tout, pauvre Docteur. Veux-tu savoir comment ton bras & ton pied obéissent à ta volonté, & comment ton foie n'y obéit pas? cherches-tu comment la pensée se forme dans ton chétif entendement, & cet enfant dans l'utérus de cette femme? Je te donne du temps pour me répondre. Qu'est-ce que la matière? Tes pareils ont écrit dix mille volumes sur cet article; ils ont trouvé quelques qualités de cette substance: les enfants les connaissent comme toi: mais cette substance, qu'est-ce au fond? & qu'est-ce que tu as nommé *esprit*, du mot Latin qui veut dire *souffle*, ne pouvant faire mieux parce que tu n'en as pas d'idée?

Regarde ce grain de blé que je jette en terre & dis-moi comment il se relève pour produire un tuyau chargé d'un épis. Apprends-moi comment la même terre produit une pomme au haut de cet arbre, & une châtaigne à l'arbre voisin; je pourrais te faire un in-folio de questions, aux quelles tu ne devrais répondre que par quatre mots: *Je n'en sais rien.*

Et cependant tu as pris tes degrés, & tu es fourré, & ton bonnet l'est aussi, & on t'appelle maître. Et cet orgueilleux imbécille, revêtu d'un petit emploi, dans une petite Ville, croit avoir acquis le droit de juger & de condamner ce qu'il n'entend pas.

La devise de Montaigne était: *Que sais-je?* & la tienne est: *Que ne sais-je pas?*

---

## CARACTÈRE.

**D**U mot Grec, *impression, gravure*. C'est ce que la nature a gravé dans nous ; pouvons-nous l'effacer ? Grande question. Si j'ai un nez de travers & deux yeux de chat, je peux les cacher avec un masque. Puis-je davantage sur le caractère que m'a donné la nature ? Un homme né violent, emporté, se présente devant François premier, Roi de France, pour se plaindre d'un passedroit ; le visage du Prince, le maintien respectueux des Courtisans, le lieu même où il est, font une impression puissante sur cet homme ; il baisse machinalement les yeux, sa voix rude s'adoucit, il présente humblement sa Requête, on le croirait né aussi doux que le sont (dans ce moment au moins) les Courtisans, au milieu desquels il est même déconcerté ; mais si François premier se connaît en physionomies, il découvre aisément dans ses yeux baissés, mais allumés d'un feu sombre, dans les muscles tendus de son visage, dans ses lèvres serrées l'une contre l'autre, que cet homme n'est pas si doux qu'il est forcée de le paraître. Cet homme le suit à Pavie, est pris avec lui, mené avec lui en prison à Madrid ; la majesté de François premier ne fait plus sur lui la même impression ; il se familiarise avec l'objet de son respect. Un jour en tirant les bottes du Roi, & les tirant mal, le Roi aigri par son malheur se fâche ; mon homme envoie promener le Roi, & jette ses bottes par la fenêtre.

Sixte-Quint était né pétulant, opiniâtre, altier, impétueux, vindicatif, arrogant ; ce caractère semble adouci dans les épreuves de son noviciat. Commence-t-il à jouir de quelque crédit dans son ordre ? il s'emporte contre un Gardien, & l'assomme à coups de poings : est-il Inquisi-

teur à Venise ? il exerce sa charge avec insolence : le voilà Cardinal, il est possédé *della rabbia papale* : cette rage l'emporte sur son naturel ; il ensevelit dans l'obscurité sa Personne & son caractère ; il contrefait l'humble & le moribond ; on l'élit Pape : ce moment rend au ressort, que la politique avait plié, toute son élasticité long-temps retenue ; il est le plus fier & le plus despotique des Souverains.

*Naturam expellas furcā, tamen ipsa redibit.*

La Religion, la Morale, mettent un frein à la force du naturel, elles ne peuvent le détruire. L'ivrogne, dans un Cloître, réduit à un demi-septier de cidre à chaque repas, ne s'enivrera plus, mais il aimera toujours le vin.

L'âge affaiblit le caractère, c'est un arbre qui ne produit plus que quelques fruits dégénérés, mais ils sont toujours de même nature ; il se couvre de nœuds & de moissie, il devient vermoulu, mais il est toujours chêne ou poirier. Si on pouvait changer son caractère, on s'en donnerait un, on serait le Maître de la nature. Peut-on se donner quelque chose ? ne recevons-nous pas tout ? Essayez d'animer l'insolent d'une activité suivie, de glacer par l'apathie l'âme bouillante de l'impétueux, d'inspirer du goût pour la Musique & pour la Poésie à celui qui manque de goût & d'oreilles ; vous n'y parviendrez pas plus que si vous entrepreniez de donner la vue à un aveugle né. Nous perfectionnons, nous adoucissons, nous cachons ce que la nature a mis dans nous, mais nous n'y mettons rien.

On dit à un Cultivateur : Vous avez trop de poissons dans ce vivier, ils ne prospéreront pas ; voilà trop de bestiaux dans vos prés, l'herbe manque, ils maigriront. Il arrive après cette exhortation que les brochets mangent la moitié des carpes de mon homme, & les loups la moi-

tié de ses moutons, le reste engraisse. S'applaudira-t-il de son économie? Ce campagnard, c'est toi-même; une de tes passions a dévoré les autres, & tu crois avoir triomphé de toi. Ne ressemblons-nous pas presque tous à ce vieux Général de quatre-vingt-dix ans, qui ayant rencontré de jeunes Officiers qui faisaient un peu de désordre avec des filles, leur dit tout en colère: Messieurs, est-ce là l'exemple que je vous donne?

---

## C E R T A I N , C E R T I T U D E .

**Q**uel âge a votre ami Christophe? Vingt-huit ans; j'ai vu son contrat de mariage, son extrait baptisaire, je le connais dès son enfance; il a vingt-huit ans, j'en ai la certitude, j'en suis certain.

A peine ai-je entendu la réponse de cet homme si sûr de ce qu'il dit, & de vingt autres qui confirment la même chose, que j'apprends qu'on a antidaté par des raisons secrètes, & par un manege singulier, l'extrait baptisaire de Christophe. Ceux à qui j'avais parlé n'en savent encore rien; cependant ils ont toujours la certitude de ce qui n'est pas.

Si vous aviez demandé à la terre entière, avant le temps de Copernic: Le soleil est-il levé? s'est-il couché aujourd'hui? tous les hommes vous auraient répondu: Nous en avons une certitude entière; ils étaient certains, & ils étaient dans l'erreur.

Les sortileges, les divinations, les obsessions, ont été long-temps la chose du monde la plus certaine aux yeux de tous les Peuples; quelle foule innombrable de gens qui ont vu toutes ces belles choses, qui en ont été certains! aujourd'hui cette certitude est un peu tombée.

## C E R T A I N , C E R T I T U D E . 59

Un jeune homme qui commence à étudier la Géométrie, vient me trouver; il n'en est encore qu'à la définition des triangles : N'êtes-vous pas certain, lui dis-je, que les trois angles d'un triangle sont égaux à deux droits? il me répond que non-seulement il n'en est point certain, mais qu'il n'a pas même d'idée nette de cette proposition; je la lui démontre, il en devient alors très-certain, & il le sera pour toute sa vie.

Voilà une certitude bien différente des autres: elles n'étaient que des probabilités, & ces probabilités examinées sont devenues des erreurs; mais la certitude mathématique est immuable & éternelle.

J'existe, je pense, je sens de la douleur, tout cela est-il aussi certain qu'une vérité géométrique? Oui. Pourquoi? C'est que ces vérités sont prouvées par le même principe qu'une chose ne peut être, & n'être pas en même-temps. Je ne peux en même-temps exister & n'exister pas, sentir & ne sentir pas. Un triangle ne peut en même-temps avoir cent quatre-vingt degrés, qui sont la somme de deux angles droits, & ne les avoir pas.

La certitude physique de mon existence, de mon sentiment, & la certitude mathématique sont donc de même valeur, quoiqu'elles soient d'un genre différent.

Il n'en est pas de même de la certitude fondée sur les apparences, ou sur les rapports unanimes que nous font les hommes.

Mais quoi, me dites-vous, n'êtes-vous pas certain que Pékin existe? n'avez-vous pas chez vous des étoffes de Pékin? des gens de différents Pays, de différentes opinions, & qui ont écrit violemment les uns contre les autres en prêchant tous la vérité à Pékin, ne vous ont-ils pas assurés de l'existence de cette Ville? Je réponds qu'il m'est extrêmement probable qu'il y avait alors une Ville de

## 60 CERTAINTÉ, CERTITUDE.

Pékin; mais je ne voudrais pas parier ma vie que cette Ville existe; & je parierai, quand on voudra, ma vie, que les trois angles d'un triangle sont égaux à deux droits.

On a imprimé, dans le Dictionnaire Encyclopédique, une chose fort plaisante; on y soutient qu'un homme devrait être aussi sûr, aussi certain que le Maréchal de Saxe est ressuscité, si tout Paris le lui disait, qu'il est sûr que le Maréchal de Saxe a gagné la Bataille de Fontenoy, quand tout Paris le lui dit. Voyez, je vous prie, combien ce raisonnement est admirable; je crois tout Paris quand il me dit une chose moralement possible; donc je dois croire tout Paris quand il me dit une chose moralement & physiquement impossible.

Apparemment que l'Auteur de cet Article voulait rire, & que l'autre Auteur qui s'extasie à la fin de cet Article, & écrit contre lui-même, voulait rire aussi. (\*)

---

## CHAÎNE DES ÉVÉNEMENTS.

IL y a long-temps qu'on a prétendu que tous les événements sont enchaînés les uns aux autres par une fatalité invincible; c'est le destin qui, dans Homère, est supérieur à Jupiter même. Ce Maître des Dieux & des hommes, déclare net, qu'il ne peut empêcher Sarpédon, son fils, de mourir dans le temps marqué. Sarpédon était né dans le moment qu'il fallait qu'il naquit, & ne pouvait pas naître dans un autre; il ne pouvait mourir ailleurs que devant Troye; il ne pouvait être enterré ailleurs qu'en

---

(\*) Voyez l'Article *Certitude*, Dictionn. Encyclopédique.

## CHAINÉ DES ÉVÈNEMENTS. 61

Lycie; son corps devait, dans le temps marqué, produire des légumes qui devaient se changer dans la substance de quelques Lyciens; ses héritiers devaient établir un nouvel ordre dans ses Etats, ce nouvel ordre devait influer sur les Royaumes voisins; il en résultait un nouvel arrangement de guerre & de paix avec les voisins des voisins de la Lycie: ainsi de proche en proche la destinée de toute la terre a dépendu de la mort de Sarpédon, laquelle dépendait d'un autre événement, lequel était lié par d'autres à l'origine des choses.

Si un seul de ces faits avait été arrangé différemment, il en aurait résulté un autre Univers: or il n'était pas possible que l'Univers actuel n'existant pas; donc il n'était pas possible à Jupiter de sauver la vie à son fils, tout Jupiter qu'il était.

Ce système de la nécessité & de la fatalité, a été inventé de nos jours par Leibnitz, à ce qu'il dit, sous le nom de raison suffisante; il est pourtant fort ancien; ce n'est pas d'aujourd'hui qu'il n'y a point d'effet sans cause, & que souvent la plus petite cause produit les plus grands effets.

Mylord Bolingbroke avoue que les petites querelles de Mme. Marlborough, & de Mme. Masham, lui firent naître l'occasion de faire le Traité particulier de la Reine Anne avec Louis XIV: ce Traité amena la Paix d'Utrecht; cette Paix d'Utrecht affermit Philippe V sur le Trône d'Espagne. Philippe V prit Naples & la Sicile sur la Maison d'Autriche; le Prince Espagnol, qui est aujourd'hui Roi de Naples, doit évidemment son Royaume à Milady Masham; & il ne l'aurait pas eu, il ne serait peut-être même pas né, si la Duchesse de Marlborough avait été plus complaisante envers la Reine d'Angleterre; son existence à Naples dépendait d'une sottise de plus ou de moins à la Cour de Londres. Examinez les situations de

62 CHAINE DES ÉVÉNEMENTS.

tous les Peuples de l'Univers, elles sont ainsi établies sur une suite de faits qui paraissent ne tenir à rien, & qui tiennent à tout. Tout est rouage, poulie, corde, ressort dans cette immense machine.

Il en est de même dans l'ordre physique. Un vent qui souffle du fond de l'Afrique & des Mers Australes, amene une partie de l'atmosphère Africain, qui retombe en pluie dans les vallées des Alpes; ces pluies fécondent nos terres; notre vent du Nord, à son tour, envoie nos vapeurs chez les Negres; nous faisons du bien à la Guinée, & la Guinée nous en fait à son tour. La chaîne s'étend d'un bout de l'Univers à l'autre.

Mais il me semble qu'on abuse étrangement de la vérité de ce principe. On en conclut qu'il n'y a si petit atome dont le mouvement n'ait influé dans l'arrangement actuel du monde entier; qu'il n'y a si petit accident, soit parmi les hommes, soit parmi les animaux, qui ne soit un chaînon essentiel de la grande chaîne du destin.

Entendons-nous : tout effet a évidemment sa cause, à remonter de cause en cause dans l'abyme de l'éternité; mais toute cause n'a pas son effet, à descendre jusqu'à la fin des siecles. Tous les événements sont produits les uns par les autres, je l'avoue; si le passé est accouché du présent, le présent accouche du futur; tout a des peres, mais tout n'a pas toujours des enfants. Il en est ici précisément comme d'un arbre généalogique : chaque maison remonte, comme on fait, à Adam; mais dans la famille il y a bien des gens qui sont morts sans laisser de postérité.

Il y a un arbre généalogique des événements de ce monde. Il est incontestable que les habitants des Gaules & de l'Espagne descendent de Gomer; & les Russes de Magog, son frere cadet; on trouve cette généalogie dans

## CHAINE DES ÉVÉNEMENTS. 63

tant de gros Livres ! Sur ce pied-là, on ne peut nier que nous ne devions à Magog les soixante mille Russes qui sont aujourd'hui en armes devers la Poméranie, & les soixante mille Français qui sont vers Francfort ; mais que Magog ait craché à droite ou à gauche, auprès du Mont Caucase, & qu'il ait fait deux ronds dans un puits, ou trois, qu'il ait dormi sur le côté gauche ou sur le côté droit, je ne vois pas que cela ait influé beaucoup sur la résolution prise par l'Impératrice de Russie Elisabeth, d'envoyer une Armée au secours de l'Impératrice des Romains Marie Thérèse. Que mon chien rêve ou ne rêve pas en dormant, je n'aperçois pas le rapport que cette importante affaire peut avoir avec celle du Grand-Mogol.

Il faut songer que tout n'est pas plein dans la nature, & que tout mouvement ne se communique pas de proche en proche, jusqu'à faire le tour du monde. Jetez dans l'eau un corps de pareille densité, vous calculez aisément qu'au bout de quelque-temps le mouvement de ce corps, & celui qu'il a communiqué à l'eau, sont anéantis ; le mouvement se perd & se répare ; donc le mouvement que put produire Magog en crachant dans un puits, ne peut avoir influé sur ce qui se passe aujourd'hui en Russie & en Prusse. Donc les événements présents ne sont pas les enfants de tous les événements passés ; ils ont leurs lignes directes, mais mille petites lignes collatérales ne leur servent à rien. Encore une fois, tout être a son père, mais tout être n'a pas des enfants : nous en dirons peut-être davantage quand nous parlerons de la Destinée.



## CHAÎNE DES ÉTRES CRÉÉS.

**L**A première fois que je lus Platon, & que je vis cette gradation d'êtres qui s'élevent depuis le plus léger atome jusqu'à l'Etre suprême, cette échelle me frappa d'admiration ; mais l'ayant regardée attentivement, ce grand fantôme s'évanouit, comme autrefois toutes les apparitions s'enfuyaient le matin au chant du coq.

L'imagination se complait d'abord à voir le passage imperceptible de la matière brute à la matière organisée, des plantes aux zoophites, de ces zoophites aux animaux, de ceux-ci à l'homme, de l'homme aux génies, de ces génies, revêtus d'un petit corps aérien, à des substances immatérielles ; & enfin mille ordres différents de ces substances, qui de beautés en perfections s'élevent jusqu'à Dieu même. Cette hiérarchie plaît beaucoup aux bonnes gens, qui croient voir le Pape & ses Cardinaux suivis des Archevêques, des Evêques ; après quoi viennent les Curés, les Vicaires, les simples Prêtres, les Diacones, les Sous-Diacres ; puis paraissent les Moines, & la marche est fermée par les Capucins.

Mais il y a un peu plus de distance entre Dieu & ses plus parfaites créatures, qu'entre le saint Pere & le Doyen du Sacré Collège : ce Doyen peut devenir Pape ; mais le plus parfait des génies créés par l'Etre suprême, ne peut devenir Dieu ; il y a l'infini entre Dieu & lui.

Cette chaîne, cette gradation prétendue n'existe pas plus dans les végétaux & dans les animaux ; la preuve en est qu'il y a des espèces de plantes & d'animaux qui

sont

## CHAINE DES ÉTRES CRÉÉS. 65

sont détruites. Nous n'avons plus de murex. Il était défendu de manger du griffon & de l'ixion ; ces deux espèces ont disparu de ce monde, quoi qu'en dise Bochart ; où donc est la chaîne ?

Quand même nous n'aurions pas perdu quelques espèces, il est visible qu'on en peut détruire. Les lions, les rhinocéros commencent à devenir fort rares.

Il est très-probable qu'il y a eu des races d'hommes qu'on ne trouve plus ; mais je veux qu'elles aient toutes subsisté, ainsi que les Blancs, les Negres, les Caffres à qui la nature a donné un tablier de leur peau , pendant du ventre à la moitié des cuisses ; les Samoïdes dont les femmes ont un mammelon d'un bel ébène, &c.

N'y a-t-il pas visiblement un vuide entre le singe & l'homme ? n'est-il pas aisé d'imaginer un animal à deux pieds sans plumes , qui serait intelligent sans avoir ni l'usage de la parole , ni notre figure , que nous pourrions apprivoiser , qui répondrait à nos signes , & qui nous servirait ? & entre cette nouvelle espèce & celle de l'homme, n'en pourrait-on pas imaginer d'autres ?

Par delà l'homme, vous logez dans le ciel , divin Platon , une file de substances célestes ; nous croyons nous autres à quelquesunes de ces substances , parce que la foi nous l'enseigne. Mais vous , quelle raison avez-vous d'y croire ? vous n'avez pas parlé apparemment au génie de Socrate ; & le bon homme *Heres*, qui ressuscita exprès pour vous apprendre les secrets de l'autre monde , ne vous a rien appris de ces substances.

La prétendue chaîne n'est pas moins interrompus dans l'Univers sensible.

Quelle gradation, je vous prie, entre vos planètes ! la Lune est quarante fois plus petite que notre globe. Quand vous avez voyagé de la Lune dans le vuide , vous trouvez

## 66 CHAINE DES ÉTRES CRÉÉS.

Vénus , elle est environ aussi grosse que la terre. De là vous allez chez Mercure , il tourne dans une ellipse qui est fort différente du cercle que parcourt Vénus ; il est vingt-sept fois plus petit que nous , le Soleil un million de fois plus gros , Mars cinq fois plus petit ; celui-là fait son tour en deux ans , Jupiter , son voisin , en douze ; Saturne en trente ; & encore Saturne , le plus éloigné de tous , n'est pas si gros que Jupiter. Où est la gradation prétendue ?

Et puis , comment voulez-vous que dans de grands espaces vides il y ait une chaîne qui lie tout ? S'il y en a une , c'est certainement celle que Newton a découverte ; c'est celle qui fait graviter tous les globes du monde planétaire les uns vers les autres dans ce vuide immense .

O Platon tant admiré ! vous n'avez conté que des fables , & il est venu dans l'Isle des Cassiderides , où de votre temps les hommes allaient tout nuds , un Philosophe qui a enseigné à la terre des vérités aussi grandes que vos imaginations étaient puériles .

---

## LE CIEL

### DES ANCIENS.

---

**S**I un ver à soie donnait le nom de Ciel au petit duvet qui entoure sa coque , il raisonnerait aussi-bien que firent tous les Anciens , en donnant le nom de Ciel à l'atmosphère , qui est , comme dit très-bien Mr. de Fontenelle dans ses Mondes , le duvet de notre coque .

Les vapeurs qui sortent de nos mers & de notre terre , & qui forment les nuages , les météores & les tonnerres , furent pris d'abord pour la demeure des Dieux . Les Dieux

descendent toujours dans des nuages d'or chez Homere ; c'est de là que les Peintres les peignent encore aujourd'hui assis sur une nuée : mais comme il était bien juste que le Maître des Dieux fût plus à son aise que les autres , on lui donna un aigle pour le porter , parce que l'aigle vole plus haut que les autres oiseaux.

Les anciens Grecs voyant que les Maîtres des Villes demeuraient dans des citadelles , au haut de quelque montagne , jugerent que les Dieux pouvaient avoir une citadelle aussi , & la placèrent en Thessalie , sur le mont Olympe , dont le sommet est quelquefois caché dans les nues , de sorte que leur Palais était de plein pied à leur Ciel.

Les étoiles & les planetes qui semblent attachées à la voûte bleue de notre atmosphère , devinrent ensuite les demeures des Dieux ; sept d'entr'eux eurent chacun leur planete , les autres logerent où ils purent ; le Conseil général des Dieux se tenait dans une grande salle , à laquelle on allait par la voie lactée ; car il fallait bien que les Dietux eussent une salle en l'air , puisque les hommes avaient des Hôtels-de-Ville sur la terre.

Quand les Titans , espece d'animaux entre les Dieux & les hommes , déclarerent une guerre assez juste à ces Dieux-là , pour reclamer une partie de leur héritage du côté paternel , étant fils du Ciel & de la terre , ils ne mirent que deux ou trois montagnes les unes sur les autres , comptant que c'en était bien assez pour se rendre Maîtres du Ciel , & du Château de l'Olympe.

*Neve foret terris securior arduus ather;  
Affactasse ferunt regnum caleste gigantes,  
Altaque congeftos struxisse ad fidera montes.*

Cette physique d'enfants & de vieilles , était prodigieusement ancienne ; cependant il est très-sûr que les Caldéen-

avaient des idées aussi faines que nous de ce qu'on appelle le Ciel; ils plaçaient le Soleil au centre de notre monde planétaire, à peu près à la distance de notre globe que nous avons reconnue; ils faisaient tourner la terre, & toutes les planètes autour de cet astre; c'est ce que nous apprend Aristarque de Samos: c'est le véritable système du monde que Copernic a renouvelé depuis; mais les Philosophes gardaient le secret pour eux, afin d'être plus respectés des Rois & du Peuple, ou plutôt pour n'être pas persécutés.

Le langage de l'erreur est si familier aux hommes, que nous appellons encore nos vapeurs, & l'espace de la terre à la Lune, du nom de Ciel; nous disons, monter au Ciel, comme nous disons que le Soleil tourne, quoiqu'on sache bien qu'il ne tourne pas; nous sommes probablement le Ciel pour les habitants de la Lune, & chaque planète place son Ciel dans la planète voisine.

Si on avait demandé à Homère dans quel Ciel était allée l'âme de Sarpedon, & où était celle d'Hercule, Homère eût été bien embarrassé, il eût répondu par des vers harmonieux.

Quelle sûreté avait-on que l'âme aérienne d'Hercule se fut trouvée plus à son aise dans Vénus, dans Saturne, que sur notre globe? Aurait-elle été dans le Soleil? La place ne paraît pas tenable dans cette fournaise. Enfin, qu'en-tendaient les Anciens par le Ciel? Ils n'en savaient rien; ils croyaient toujours *le Ciel & la terre*; c'est comme si on croyait l'Infini & un atome. Il n'y a point, à proprement parler, de Ciel; il y a une quantité prodigieuse de globes qui roulent dans l'espace vuide, & notre globe roule comme les autres.

Les Anciens croyaient qu'aller dans les Cieux c'était monter; mais on ne monte point d'un globe à un au-

tre ; les globes célestes sont tantôt au-dessus de notre horizon , tantôt au-dessous. Ainsi, supposons que Vénus étant venue à Paphos , retourna dans sa planète quand cette planète était couchée , la Déesse Vénus ne montait point alors par rapport à notre horizon ; elle descendait , & on devait dire en ce cas *descendre au Ciel*. Mais les Anciens n'y entendaient pas tant de finesse ; ils avaient des notions vagues , incertaines , contradictoires sur tout ce qui tenait à la physique. On a fait des Volumes immenses pour savoir ce qu'ils pensaient sur bien des questions de cette sorte. Quatre mots auraient suffi , *ils ne pensaient pas.*

Il faut toujours en excepter un petit nombre de Sages , mais ils sont venus tard , peu ont expliqué leurs pensées ; & quand ils l'ont fait , les Charlatans de la terre les ont envoyés au Ciel par le plus court chemin.

Un Ecrivain qu'on nomme , je crois , Pluche , a rendu faire de Moïse un grand Phyficien ; un autre avait auparavant concilié Moïse avec Descartes , & avait imprimé le *Cartesius Mozaizans* ; selon lui , Moïse avait inventé le premier les tourbillons & la matière subtile ; mais on fait assez que Dieu , qui fit de Moïse un grand Législateur , un grand Prophète , ne voulut point du tout en faire un Professeur de Physique ; il instruisit les Juifs de leur devoir , & ne leur enseigna pas un mot de Philosophie. Calmet , qui a beaucoup compilé , & qui n'a rai- sonné jamais , parle du système des Hébreux ; mais ce Peuple grossier était bien loin d'avoir un système ; il n'avait pas même d'Ecole de Géométrie , le nom leur en était inconnu ; leur seule science était le métier de Courtier , & l'usure.

On trouve dans leurs Livres quelques idées louches , incohérentes , & dignes en tout d'un Peuple barbare , sur

## 70 LE CIEL DES ANCIENS.

la structure du Ciel. Leur premier ciel était l'air; le second, le firmament, où étaient attachées les étoiles; ce firmament était solide & de glace, & portait les eaux supérieures qui s'échapperent de ce réservoir par des portes, des écluses, des cataractes, au temps du Déluge.

Au-dessus de ce firmament ou de ces eaux supérieures, était le troisième Ciel ou l'Empirée, où St. Paul fut ravi. Le firmament était une espece de demi-vôûte, qui embrassait la terre. Le Soleil ne faisait point le tour d'un globe qu'ils ne connaissaient pas. Quand il était parvenu à l'Occident, il revenait à l'Orient par un chemin inconnu; & si on ne le voyait pas, c'était, comme le dit le Baron de Fæneste, parce qu'il revenait de nuit.

Encore les Hébreux avaient-ils pris ces rêveries des autres Peuples. La plupart des Nations, excepté l'Ecole des Caldéens, regardaient le Ciel comme solide; la terre, fixe & immobile, était plus longue d'Orient en Occident que du Midi au Nord d'un grand tiers; delà viennent ces expressions de longitude & de latitude que nous avons adoptées. On voit que dans cette opinion il était impossible qu'il y eût des Antipodes. Aussi St. Augustin traite l'idée des Antipodes, d'absurdité; & Lactance dit expressément: *Y a-t-il des gens assez fous pour croire qu'il y ait des hommes dont la tête soit plus basse que les pieds?* &c.

Saint Chrysostome s'écrie, dans sa quatorzième Homélie: *Où sont ceux qui prétendent que les Cieux sont mobiles, & que leur forme est circulaire?*

Lactance dit encore, au Liv. III, de ses Institutions: *Je pourrais vous prouver par beaucoup d'arguments, qu'il est impossible que le Ciel entoure la terre.*

L'Auteur du Spectacle de la Nature pourra dire à Monsieur le Chevalier tant qu'il voudra, que Lactance & saint Chrysostome étaient de grands Philosophes; on lui ré-

pondra qu'ils étaient de grands Saints, & qu'il n'est point du tout nécessaire pour être un Saint, d'être un bon Astronome. On croira qu'ils sont au Ciel, mais on avouera qu'on ne sait pas dans quelle partie du Ciel précisément.

---

## CIRCONCISION.

**L**orsqu'Hérodote raconte ce que lui ont dit les Barbares chez lesquels il a voyagé, il raconte des sottises, & c'est ce que font la plupart de nos Voyageurs. Aussi n'exige-t-il pas qu'on le croie, quand il parlé de l'aventure de Gigès & de Candaule, d'Arion porté sur un dauphin, & de l'Oracle consulté pour savoir ce que faisait Crésus, qui répondit qu'il faisait cuire alors une tortue dans un pot couvert; & du cheval de Darius, qui ayant henni le premier de tous, déclara son Maître Roi, & de cent autres fables propres à amuser des enfants & à être compilées par des Rhéteurs: mais quand il parle de ce qu'il a vu, des coutumes des Peuples, qu'il a examinées; de leurs antiquités, qu'il a consultées, il parle alors à des hommes.

*Il semble, dit-il au Livre d'Euterpe, que les habitants de la Colchide sont originaires d'Egypte : j'en juge par moi-même plutôt que par oui-dire ; car j'ai trouvé qu'en Colchide on se souvenait bien plus des anciens Egyptiens qu'on ne se ressouvenait des anciennes coutumes de Colchos en Egypte.*

*Ces habitants des bords du Pont-Euxin prétendaient être une Colonie établie par Sésostris ; pour moi je le conjecturais, non-seulement parce qu'ils sont basanés, & qu'ils ont les cheveux frisés, mais parce que les Peuples de Colchide, d'Egypte & d'Ethiopie, sont les seuls sur la terre qui se sont fait*

*circoncire de tous temps ; car les Phéniciens & ceux de la Palestine avouent qu'ils ont pris la circoncision des Egyptiens. Les Syriens qui habitent aujourd'hui sur les rivages du Thérmodoon & de l'Oronte, & les Macrons leurs voisins, avouent qu'il n'y a pas long-temps qu'ils se sont conformés à cette coutume d'Egypte ; c'est par là principalement qu'ils sont reconnus pour Egyptiens d'origine.*

*A l'égard de l'Ethiopie & de l'Egypte, comme cette cérémonie est très-ancienne chez ces deux Nations, je ne saurais dire qui des deux tient la circoncision de l'autre ; il est toutefois vraisemblable que les Ethiopiens la prirent des Egyptiens ; comme, au contraire, les Phéniciens ont aboli l'usage de circoncire les enfants nouveaux nés, depuis qu'ils ont eu plus de commerce avec les Grecs.*

Il est évident, par ce passage d'Hérodote, que plusieurs Peuples avaient pris la circoncision de l'Egypte ; mais aucune Nation n'a jamais prétendu avoir reçu la circoncision des Juifs. A qui peut-on donc attribuer l'origine de cette coutume, ou à la Nation de qui cinq ou six autres confessent la tenir, ou à une autre Nation bien moins puissante, moins commerçante, moins guerrière, cachée dans un coin de l'Arabie Pétrée, qui n'a jamais communiqué le moindre de ses usages à aucun Peuple ?

Les Juifs disent qu'ils ont été reçus autrefois par charité dans l'Egypte ; n'est-il pas bien vraisemblable que le petit Peuple a imité un usage du grand Peuple, & que les Juifs ont pris quelques coutumes de leurs Maîtres ?

Clément d'Alexandrie rapporte que Pythagore voyageant chez les Egyptiens, fut obligé de se faire circonscire, pour être admis à leurs mystères ; il fallait donc absolument être circoncis pour être au nombre des Prêtres d'Egypte. Ces Prêtres existaient lorsque Joseph arriva en Egypte ; le gouvernement était très-ancien, & les cé-

rémonies antiques de l'Egypte observées avec la plus scrupuleuse exactitude.

Les Juifs avouent qu'ils demeurerent pendant deux cents cinq ans en Egypte ; ils disent qu'ils ne se firent point circoncire dans cet espace de temps ; il est donc clair que pendant ces deux cents cinq ans, les Egyptiens n'ont pas reçu la circoncision des Juifs ; l'auraient-ils prise d'eux, après que les Juifs leur eurent volé tous les vases qu'on leur avait prêtés, & se furent enfuis dans le désert avec leur proie, selon leur propre témoignage ? Un Maître adoptera-t-il la principale marque de la Religion de son esclave voleur & fugitif ? Cela n'est pas dans la nature humaine.

Il est dit dans le Livre de Josué, que les Juifs furent circoncis dans le désert : *Je vous ai délivrés de ce qui faisait votre opprobre chez les Egyptiens.* Or, quel pouvait être cet opprobre pour des gens qui se trouvaient entre les Peuples de Phénicie, les Arabes & les Egyptiens, si ce n'est ce qui les rendait méprisables à ces trois Nations ? Comment leur ôte-t-on cet opprobre ? en leur étant un peu de prépuce ? N'est-ce pas là le sens naturel de ce passage ?

La Genèse dit qu'Abraham avait été circoncis auparavant ; mais Abraham voyagea en Egypte, qui était depuis long-temps un Royaume florissant, gouverné par un puissant Roi ; rien n'empêche que dans ce Royaume si ancien, la Circoncision ne fut dès long-temps en usage avant que la Nation Juive fut formée. De plus, la circoncision d'Abraham n'eut point de suite ; sa postérité ne fut circoncise que du temps de Josué.

Or avant Josué, les Israélites, de leur aveu même, prirent beaucoup de coutume des Egyptiens ; ils les imitèrent dans plusieurs sacrifices, dans plusieurs cérémonies,

comme dans les jeûnes qu'on observait les veilles de fêtes d'Isis, dans les ablutions, dans la coutume de raser la tête des Prêtres ; l'encens, le candelabre, le sacrifice de la vache rousse, la purification avec de l'hysope, l'abstinence du cochon, l'horreur des ustensiles de cuisine des étrangers, tout atteste que le petit Peuple Hébreu, malgré son aversion pour la grande Nation Egyptienne, avait retenu une infinité d'usages de ses anciens Maîtres. Ce bouc Aza-zel qu'on envoyait dans le désert, chargé des péchés du Peuple, était une imitation visible d'une pratique Egyptienne ; les Rabbins conviennent même que le mot d'Aza-zel n'est point hébreu. Rien n'empêche donc que les Hébreux aient imité les Egyptiens dans la Circoncision, comme faisaient les Arabes leurs voisins.

Il n'est point extraordinaire que Dieu, qui a sanctifié le Baptême si ancien chez les Asiatiques, ait sanctifié aussi la Circoncision non moins ancienne chez les Africains. On a déjà remarqué qu'il est le maître d'attacher ses grâces aux signes qu'il daigne choisir.

Au reste, depuis que, sous Josué, le Peuple Juif eut été circoncis, il a conservé cet usage jusqu'à nos jours : les Arabes y ont toujours été fidèles ; mais les Egyptiens, qui dans les premiers temps circoncisaient les garçons & les filles, cessèrent avec le temps de faire aux filles cette opération, & enfin la restreignirent aux Prêtres, aux Astrologues, & aux Prophètes. C'est ce que Clément d'Alexandrie & Origene nous apprennent. En effet, on ne voit point que les Ptolomées aient jamais reçu la Circoncision.

Les Auteurs Latins, qui traitent les Juifs avec un si profond mépris, qu'ils les appellent, *Curtus Apella*, par dérision, *Crédat Judaeus Apella*, *Curti Judai*, ne donnent point de ces épithètes aux Egyptiens. Tout le Peuple d'Egypte est aujourd'hui circoncis, mais par une autre

raison, parce que le Mahométisme adopta l'ancienne Circoncision de l'Arabie.

C'est cette Circoncision Arabe qui a passé chez les Ethiopiens, où l'on circoncrit encore les garçons & les filles.

Il faut avouer que cette cérémonie de la Circoncision paraît d'abord bien étrange; mais on doit remarquer que de tout temps les Prêtres de l'Orient se consacraient à leurs Divinités par des marques particulières. On gravait avec un poinçon une feuille de lierre sur les Prêtres de Bacchus. Lucien nous dit que les dévots à la Déesse Isis s'imprimaient des caractères sur le poignet, & sur le cou. Les Prêtres de Cybèle se rendaient eunuques.

Il y a grande apparence que les Egyptiens, qui révéraient l'instrument de la génération, & qui en portaient l'image en pompe dans leurs processions, imaginerent d'offrir à Isis & Osiris, par qui tout s'engendrait sur la terre, une partie légère du membre par qui ces Dieux avaient voulu que le Genre-humain se perpétuât. Les anciennes mœurs orientales sont si prodigieusement différentes des nôtres, que rien ne doit paraître extraordinaire à quiconque a un peu de lecture. Un Parisien est tout surpris quand on lui dit que les Hottentots font couper à leurs enfants mâles un testicule. Les Hottentots sont peut-être surpris que les Parisiens en gardent deux.

## C O R P S.

**D**E même que nous ne savons ce que c'est qu'un esprit, nous ignorons ce que c'est qu'un corps : nous voyons quelques propriétés, mais quel est ce sujet en qui ces propriétés résident ? Il n'y a que des corps, disaient

Démocrite & Epicure ; il n'y a point de corps , disaient les Disciples de Zénon d'Elée.

L'Evêque de Cloine , Berklay , est le dernier , qui , par cent sophismes captieux , a prétendu prouver que les corps n'existent pas ; ils n'ont , dit-il , ni couleurs , ni odeurs , ni chaleur ; ces modalités sont dans vos sensations , & non dans les objets : il pouvait s'épargner la peine de prouver cette vérité , elle était assez connue ; mais de-là il passe à l'étendue , à la solidité qui sont des essences du corps , & il croit prouver qu'il n'y a pas d'étendue dans une pièce de drap verd , parce que ce drap n'est pas verd en effet ; cette sensation du verd n'est qu'en vous , donc cette sensation de l'étendue n'est aussi qu'en vous . Et après avoir aussi détruit l'étendue , il conclut que la solidité qui y est attachée tombe d'elle-même ; & qu'ainsi il n'y a rien au monde que nos idées . De sorte que , selon ce Docteur , dix mille hommes tués par dix mille coups de canon , ne sont dans le fonds que dix mille appréhensions de notre ame .

Il ne tenait qu'à Mr. l'Evêque de Cloine de ne point tomber dans l'excès de ce ridicule ; il croit montrer qu'il n'y a point d'étendue , parce qu'un corps lui a paru avec sa lunette quatre fois plus gros qu'il ne l'était à ses yeux , & quatre fois plus petit à l'aide d'un autre verre . De là il conclut qu'un corps ne pouvant à la fois avoir quatre pieds , seize pieds , & un seul pied d'étendue , cette étendue n'existe pas ; donc il n'y a rien : il n'avait qu'à prendre une mesure , & dire : De quelque étendue qu'un corps me paraisse , il est étendu de tant de ces mesures .

Il lui était bien aisé de voir qu'il n'en est pas de l'étendue & de la solidité comme des sons , des couleurs , des saveurs , & des odeurs , &c. Il est clair que ce sont en nous des sentiments excités par la configuration des par-

ties; mais l'étendue n'est point un sentiment. Que ce bois allumé s'éteigne, je n'ai plus chaud; que cet air ne soit plus frappé, je n'entends plus; que cette rose se fanne, je n'ai plus d'odorat pour elle; mais ce bois, cet air, cette rose, sont étendus sans moi. Le paradoxe de Berklay ne vaut pas la peine d'être réfuté.

Il est bon de savoir ce qui l'avait entraîné dans ce paradoxe. J'eus, il y a long-temps, quelques conversations avec lui; il me dit que l'origine de son opinion venait de ce qu'on ne peut concevoir ce que c'est que ce sujet qui reçoit l'étendue. Et en effet, il triomphe dans son Livre, quand il demande à Hilas ce que c'est que ce sujet, ce *substratum*, cette substance? C'est le corps étendu, répond Hilas: alors l'Evêque, sous le nom de Philonoüs, se moque de lui; & le pauvre Hilas voyant qu'il a dit que l'étendue est le sujet de l'étendue, & qu'il a dit une sottise, demeure tout confus, & avoue qu'il n'y comprend rien, qu'il n'y a point de corps, que le monde matériel n'existe pas; qu'il n'y a qu'un monde intellectuel.

Philonoüs devait dire seulement à Hilas: Nous ne savons rien sur le fonds de ce sujet, de cette substance étendue, solide, divisible, mobile, figurée, &c. je ne la connais pas plus que le sujet pensant, sentant & voulant; mais ce sujet n'en existe pas moins, puisqu'il a des propriétés essentielles dont il ne peut être déponillé.

Nous sommes tous comme la plupart des Dames de Paris; elles font grand'chere sans savoir ce qui entre dans les ragoûts; de même nous jouissons des corps, sans savoir ce qui les compose. De quoi est fait le corps? De parties; & ces parties se résolvent en d'autres parties. Que sont ces dernières parties? Toujours des corps; vous divisez sans cesse, & vous n'avancez jamais.

Enfin, un subtil Philosophe remarquant qu'un tableau

est fait d'ingrédients, dont aucun n'est un tableau; & une maison de matériaux, dont aucun n'est une maison; il imagina (d'une façon un peu différente) que les corps sont bâtis d'une infinité de petits êtres qui ne sont pas corps; & cela s'appelle des monades. Ce système ne laisse pas d'avoir son bon: & s'il était révélé, je le croirais très-possible; tous ces petits êtres seraient des points mathématiques, des especes d'âmes qui n'attendraient qu'un habit pour se mettre dedans. Ce serait une métémphose continue; une monade irait tantôt dans une baleine, tantôt dans un arbre, tantôt dans un Jouer de gobelets. Ce système en vaut bien un autre; je l'aime bien autant que la déclinaison des atomes, les formes substantielles, la grace versatile, & les vampires de Don Calmet.

## D E L A C H I N E.

**N**ous allons chercher à la Chirie de la terre, comme si nous n'en avions point; des étoffes, comme si nous manquions d'étoffes; une petite herbe pour infuser dans de l'eau, comme si nous n'avions point de simples dans nos climats. En récompense, nous voulons convertir les Chinois: c'est un zèle très-louable; mais il ne faut pas leur contester leur antiquité, & leur dire qu'ils sont des Idolâtres. Trouverait-on bon, en vérité, qu'un Capucin ayant été bien reçu dans un Château des Montmorency, voulût leur persuader qu'ils sont nouveaux Nobles, comme les Secrétaires du Roi, & les accuser d'être Idolâtres, parce qu'il aurait trouvé dans ce Château deux ou trois statues de Connétables, pour lesquelles on aurait un profond respect?

Le célèbre Wolf, Professeur de Mathématique dans l'U.

niversité de Halle , prononça un jour un très-bon discours , à la louange de la Philosophie Chinoise ; il loua cette ancienne espece d'hommes , qui differe de nous par la barbe , par les yeux , par le nez , par les oreilles & par le raisonnement ; il loua , dis-je , les Chinois d'adorer un Dieu suprême , & d'aimer la vertu ; il rendait cette justice aux Empereurs de la Chine , aux Kolao , aux Tribunaux , aux Lettrés . La justice qu'on rend aux Bonzes , est d'une espece différente .

Il faut savoir que ce Wolf attirait à Halle un millier d'Ecoliers de toutes les Nations . Il y avait dans la même Université un Professeur de Théologie , nommé Lange , qui n'attirait personne ; cet homme au désespoir de geler de froid seul dans son Auditoire , voulut , comme de raison , perdre le Professeur de Mathématiques ; il ne manqua pas , selon la coutume de ses semblables , de l'accuser de ne pas croire en Dieu .

Quelques Ecrivains d'Europe , qui n'avaient jamais été à la Chine , avaient prétendu que le Gouvernement de Pékin était athée . Wolf avait loué les Philosophes de Pékin , donc Wolf était athée ; l'envie & la haine ne font jamais de meilleurs syllogismes . Cet argument de Lange , soutenu d'une cabale & d'un Protecteur , fut trouvé concluant par le Roi du Pays , qui envoya un dilemme en forme au Mathématicien ; ce dilemme lui donnait le choix de sortir de Halle dans vingt-quatre heures , ou d'être pendu . Et comme Wolf raisonnait fort juste , il ne manqua pas de partir ; sa retraite ôta au Roi deux ou trois cents mille écus par an , que ce Philosophe faisait entrer dans le Royaume , par l'affluence de ses Disciples .

Cet exemple doit faire sentir aux Souverains qu'il ne faut pas toujours écouter la calomnie , & sacrifier un grand homme à la fureur d'un sot . Revenons à la Chine .

De quoi nous avisons-nous , nous autres au bout de l'Occident , de disputer avec acharnement & avec des torrents d'injures , pour savoir s'il y avait eu quatorze Princes , ou non , avant Fohi , Empereur de la Chine , & si ce Fohi vivait trois mille , ou deux mille neuf cents ans avant notre Ere vulgaire ? Je voudrais bien que deux Irlandais s'avisaissent de quereller à Dublin pour savoir quel fut au douzième siècle le Possesseur des Terres que j'occupe aujourd'hui ; n'est-il pas évident qu'ils devraient s'en rapporter à moi qui ai les archives entre mes mains ? Il en est de même à mon gré des premiers Empereurs de la Chine ; il faut s'en rapporter aux Tribunaux du Pays .

Disputez tant qu'il vous plaira sur les quatorze Princes qui régnerent avant Fohi , votre belle dispute n'aboutira qu'à prouver que la Chine était très-peuplée alors , & que les Loix y régnaien t. Maintenant , je vous demande si une Nation assemblée , qui a des Loix & des Princes , ne suppose pas une prodigieuse antiquité ? Songez combien de temps il faut pour qu'un concours singulier de circonstances fasse trouver le fer dans les mines , pour qu'on l'emploie à l'Agriculture , pour qu'on invente la navette & tous les autres Arts .

Ceux qui font les enfants à coups de plumes , ont imaginé un fort plaisant calcul . Le Jésuite Pétau , par une belle supposition , donne à la terre , 285 ans après le Déuge , cent fois plus d'habitants qu'on n'ose lui en supposer à présent . Les Cumberlands & les Whistons ont fait des calculs aussi comiques ; ces bonnes gens n'avaient qu'à consulter les Registres de nos Colonies en Amérique , ils auraient été bien étonnés , ils auraient appris combien peu le Genre-humain se multiplie , & qu'il diminue très-souvent , au-lieu d'augmenter .

Laissons-donc , nous qui sommes d'hier , nous descendants

dants des Celtes, qui venons de défricher les forêts de nos Contrées sauvages, laissons les Chinois & les Indiens jouir en paix de leur beau climat, & de leur antiquité. Cessons sur-tout d'appeler idolâtres l'Empereur de la Chine & le Soubab de Dekan. Il ne faut pas être fanatique du mérite Chinois; la constitution de leur Empire est à la vérité la meilleure qui soit au monde, la seule qui soit toute fondée sur le pouvoir paternel, (ce qui n'empêche pas que les Mandarins ne donnent force coups de bâtons à leurs enfants,) la seule dans laquelle un Gouverneur de Province soit puni, quand, en sortant de charge, il n'a pas eu les acclamations du Peuple; la seule qui ait institué des prix pour la vertu, tandis que par-tout ailleurs les Loix se bornent à punir le crime; la seule qui ait fait adopter ses Loix à ses vainqueurs, tandis que nous sommes encore sujets aux coutumes des Burgundiens, des Francs & des Goths, qui nous ont domptés. Mais on doit avouer que le petit Peuple, gouverné par des Bonzes, est aussi fripon que le nôtre; qu'on y vend tout fort cher aux Etrangers, ainsi que chez nous; que dans les Sciences, les Chinois sont encore au terme où nous étions il y a deux cents ans; qu'ils ont comme nous mille préjugés ridicules, qu'ils croient aux Talismans, à l'Astrologie judiciaire, comme nous y avons cru long-temps.

Avouons encore qu'ils ont été étonnés de notre Thermomètre, de notre maniere de mettre des liqueurs à la glace avec du salpêtre, & de toutes les expériences de Torricelli & d'Otogueric, tout comme nous le fûmes lorsque nous vîmes ces amusements de Physique pour la premiere fois; ajoutons que leurs Médecins ne guérissent pas plus les maladies mortelles que les nôtres, & que la nature toute seule guérit à la Chine les petites maladies comme ici: mais tout cela n'empêche pas que les Chinois,

il y a quatre mille ans, lorsque nous ne savions pas lire, ne suffisent toutes les choses essentiellement utiles dont nous nous vantons aujourd'hui.

## CATÉCHISME CHINOIS,

O U

**E**ntretien de Cu-Su, Disciple de Confutzé, avec le Prince Kou, fils du Roi de Lou, Tribunaire de l'Empereur Chinois Gne-n-van, 417 ans avant notre Ère vulgaire.

*Traduit en Latin par le Pere Fouquet, ci-devant Ex-Jésuite.  
Le Manuscrit est dans la Bibliothèque du Vatican, n. 42759.*

K O U.

**Q**ue dois-je entendre quand on me dit d'adorer le Ciel? (Chang-ti.)

C U - S U.

Ce n'est pas le ciel matériel que nous voyons; car ce ciel n'est autre chose que l'air, & cet air est composé de toutes les exhalaisons de la terre. Ce serait une folie bien absurde d'adorer des vapeurs.

K O U.

Je n'en serais pourtant pas surpris. Il me semble que les hommes ont fait des folies encore plus grandes.

C U - S U.

Il est vrai; mais vous êtes destiné à gouverner, vous devez être sage.

K O U.

Il y a tant de Peuples qui adorent le ciel & les planètes!

C U - S U.

Les planètes ne sont que des terres comme la nôtre. La

## CATECHISME CHINOIS. 83

Lune, par exemple, ferait aussi bien d'adorer notre sable & notre boue, que nous de nous mettre à genoux devant le sable & la boue de la Lune.

K O U.

Que prétend-on quand on dit, le ciel & la terre, monter au ciel, être digne du ciel?

C U - S U.

On dit une énorme sottise; (\*) il n'y a point de ciel; chaque planète est entourée de son atmosphère, comme d'une coque, & roule dans l'espace autour de son Soleil. Chaque Soleil est le centre de plusieurs planètes, qui voyagent continuellement autour de lui. Il n'y a ni haut ni bas, ni montée ni descente. Vous ferez que si les habitants de la Lune disaient qu'on monte à la terre, qu'il faut se rendre digne de la terre, ils diraient une extravagance. Nous prononçons de même un mot qui n'a pas de sens, quand nous disons qu'il faut se rendre digne du ciel; c'est comme si nous disions: Il faut se rendre digne de l'air, digne de la constellation du dragon, digne de l'espace.

K O U.

Je crois vous comprendre; il ne faut adorer que le Dieu qui a fait le ciel & la terre.

C U - S U.

Sans doute; il faut n'adorer que Dieu. Mais quand nous disons qu'il a fait le ciel & la terre, nous disons pieusement une grande pauvreté. Car si nous entendons par le Ciel l'espace prodigieux dans lequel Dieu alluma tant de soleils, & fit tourner tant de mondes, il est beaucoup plus ridicule de dire, *le ciel & la terre*, que de dire, *les montagnes & un grain de sable*. Notre globe est infiniment

---

(\*) Voyez l'Article du *Ciel*.

34 CATECHISME CHINOIS.

moins qu'un grain de sable en comparaison de ces millions de milliasses d'Univers, parmi lesquels nous disparaissions. Tout ce que nous pouvons faire, c'est de joindre ici notre foible voix à celle des êtres innombrables, qui rendent hommage à Dieu dans l'abyne de l'étendue.

K O U.

On nous a donc bien trompés, quand on nous a dit que Fo était descendu chez nous du quatrième ciel, & avoit paru en éléphant blanc.

C U - S U.

Ce sont des contes que les Bonzes font aux enfants & aux vieilles : nous ne devons adorer que l'Auteur éternel de tous les êtres.

K O U.

Mais comment un être a-t-il pu faire les autres ?

C U - S U.

Regardez cette étoile, elle est à quinze cents mille millions de *Lis* de notre petit globe. Il en part des rayons qui vont faire sur vos yeux deux angles égaux au sommet : ils font les mêmes angles sur les yeux de tous les animaux ; ne voilà-t-il pas un dessin marqué ? ne voilà-t-il pas une loi admirable ? Or qui fait un ouvrage, sinon un ouvrier ? Qui fait des Loix, sinon un Législateur ? Il y a donc un Ouvrier, un Législateur éternel ?

K O U.

Mais, qui a fait cet Ouvrier ? & comment est-il fait ?

C U - S U.

Mon Prince, je me promenais hier auprès du vaste Palais qu'a bâti le Roi votre pere. J'entendis deux Grillons, dont l'un disait à l'autre : Voilà un terrible édifice. Oui, dit l'autre ; tout glorieux que je suis, j'avoue que c'est quelqu'un de plus puissant que les Grillons qui a fait ce

prodige; mais je n'ai point d'idée de cet être là; je vois qu'il est, mais je ne sais ce qu'il est.

K O U.

Je vous dis que vous êtes un Grillon plus instruit que moi; & ce qui me plaît en vous, c'est que vous ne prétendez pas savoir ce que vous ignorez.

---

SECOND ENTRETIEN.

C U - S U.

**V**ous convenez donc qu'il y a un Etre tout-puissant, existant par lui-même, suprême Artisan de toute la nature?

K O U.

Oui; mais s'il existe par lui-même, rien ne peut donc le borner, il est donc par-tout? il existe donc dans toute la matière, dans toutes les parties de moi-même?

C U - S U.

Pourquoi non?

K O U.

Je serais donc moi-même une partie de la Divinité?

C U - S U.

Ce n'est peut-être pas une conséquence. Ce morceau de verre est pénétré de toutes parts de la lumière; est-il lumière cependant lui-même? Ce n'est que du sable, & rien de plus. Tout est en Dieu, sans doute; ce qui anime tout, doit être par-tout. Dieu n'est pas comme l'Empereur de la Chine, qui habite son Palais, & qui envoie ses ordres par des Kolao. Dès-là qu'il existe, il est nécessaire que son existence remplisse tout l'espace & tous ses ouvrages; & puisqu'il est dans vous, c'est un avertissement continual de ne rien faire dont vous puissiez rougir devant lui.

F iiij

86 CATECHISME CHINOIS.

K O U.

Que faut-il faire pour oser ainsi se regarder soi-même sans répugnance & sans honte devant l'Etre suprême?

C U - S U.

Etre juste.

K O U.

Et quoi encore?

C U - S U.

Etre juste.

K O U.

Mais la Secte de Laokium dit qu'il n'y a ni juste, ni injuste, ni vice, ni vertu.

C U - S U.

La Secte de Laokium dit-elle qu'il n'y a ni santé, ni maladie?

K O U.

Non, elle ne dit point une si grande erreur.

C U - S U.

L'erreur de penser qu'il n'y a ni santé de l'ame ni maladie de l'ame, ni vertu ni vice, est aussi grande & plus funeste. Ceux qui ont dit que tout est égal, font des monstres : est-il égal de nourrir son fils, ou de l'écraser sur la pierre ; de secourir sa mere, ou de lui plonger un poignard dans le cœur ?

K O U.

Vous me faites frémir : je déteste la Secte de Laokium ; mais il y a tant de nuances du juste & de l'injuste ! on est souvent bien incertain. Quel homme fait précisément ce qui est permis, ou ce qui est défendu ? qui pourra poser sûrement les bornes qui séparent le bien & le mal ? quelle règle me donnerez-vous pour les discerner ?

C U - S U.

Celles de Confutzée, mon Maître : *Viv comme en mou-*

## CATECHISME CHINOIS. 87

*rant tu voudrais avoir vécu ; traite ton Prochain comme tu veux qu'il te traite.*

K O U.

Ces maximes , je l'avone , doivent être le Code du Genre-humain. Mais que m'importera en mourant d'avoir bien vécu ? qu'y gagnerai-je ? cette horloge , quand elle sera détruite , sera-t-elle heureuse d'avoir bien sonné les heures ?

C U - S U.

Cette horloge ne sent point , ne pense point , elle ne peut avoir des remords , & vous en avez quand vous vous fentez coupable.

K O U.

Mais si après avoir commis plusieurs crimes , je parviens à n'avoir plus de remords ?

C U - S U.

Alors , il faudra vous étouffer ; & soyez sûr que parmi les hommes qui n'aiment pas qu'on les opprime , il s'en trouvera qui vous mettront hors d'état de faire de nouveaux crimes.

K O U.

Ainsi Dieu , qui est en eux , leur permettra d'être méchants après m'avoir permis de l'être ?

C U - S U.

Dieu vous a donné la raison ; n'en abusez ni vous , ni eux : non-seulement vous serez malheureux dans cette vie , mais qui vous a dit que vous ne le seriez pas dans une autre ?

K O U.

Et qui vous a dit qu'il y a une autre vie ?

C U - S U.

Dans le doute seul , vous devez vous conduire comme s'il y en avoit une.

K O U.

Mais, si je suis sûr qu'il n'y en a point?

C U - S U.

Je vous en défie.

## TROISIEME ENTRETIEN.

K O U.

**V**OUS me poussez, Cu-su. Pour que je puisse être récompensé ou puni quand je ne serai plus, il faut qu'il subsiste dans moi quelque chose qui sente & qui pense après moi. Or, comme avant ma naissance, rien de moi n'avait ni sentiment ni pensée, pourquoi y en auroit-il après ma mort? que pourrait être cette partie incompréhensible de moi-même? Le bourdonnement de cette abeille restera-t-il quand l'abeille ne sera plus? La végétation de cette plante subsiste-t-elle quand la plante est déracinée? La végétation n'est-elle pas un mot dont on se sert pour signifier la manière inexplicable dont l'Etre suprême a voulu que la plante tirât les sucs de la terre? L'âme est de même un mot inventé pour exprimer faiblement & obscurément les ressorts de notre vie. Tous les animaux se meuvent; & cette puissance de se mouvoir, on l'appelle force active: mais il n'y a pas un être distinct qui soit cette force. Nous avons des passions; cette mémoire, cette raison, ne sont pas sans doute des choses à part, ce ne sont pas des êtres existants dans nous, ce ne sont pas de petites personnes qui aient une existence particulière; ce sont des mots génériques, inventés pour fixer nos idées. L'âme qui signifie notre mémoire, notre raison, nos passions, n'est donc elle-même qu'un mot. Qui fait le mouvement dans la nature? C'est Dieu. Qui fait végéter toutes les plantes? C'est Dieu. Qui fait le mouve-

ment dans les animaux? C'est Dieu. Qui fait la pensée de l'homme? C'est Dieu.

Si l'ame (\*) humaine était une petite personne renfermée dans notre corps, qui en dirigeât les mouvements & les idées, cela ne marquerait-il pas dans l'Eternel Artisan du monde une impuissance & un artifice indigne de lui? Il n'aurait donc pas été capable de faire des automates qui eussent dans eux-mêmes le don du mouvement & de la pensée. Vous m'avez appris le Grec, vous m'avez fait lire Homere, je trouve Vulcain un divin Forgeron quand il fait des trépieds d'or qui vont tous seuls au Conseil des Dieux : mais ce Vulcain me paraîtrait un misérable Charlatan, s'il avait caché dans le corps de ces trépieds quelqu'un de ses garçons qui les fit mouvoir sans qu'on s'en apperçût.

Il y a de froids rêveurs qui ont pris pour une belle imagination l'idée de faire rouler des planetes par des Génies qui les poussent sans cesse; mais Dieu n'a pas été réduit à cette pitoyable ressource: en un mot, pourquoi mettre deux ressorts à un ouvrage, lorsqu'un seul suffit? Vous n'oserez pas nier que Dieu ait le pouvoir d'animer l'être peu connu, que nous appellons matière; pourquoi donc se servirait-il d'un autre Agent pour l'animer?

Il y a bien plus; que ferait cette ame que vous donnez si libéralement à notre corps? d'où viendrait-elle? quand viendrait-elle? faudrait-il que le Créateur de l'Univers fût continuellement à l'affût de l'accouplement des hommes & des femmes, qu'il remarquât attentivement le moment où un germe sort du corps d'un homme, & entre dans le corps d'une femme, & qu'alors il envoyât vite une ame dans ce germe? & si ce germe meurt, que deviendra cette

---

(\*) Voyez l'Article *ame*.

90 CATECHISME CHINOIS.

ame? elle aura donc été créée inutilement, ou elle attendra une autre occasion.

Voilà, je vous l'avoue, une étrange occupation pour le Maître du monde: & non-seulement, il faut qu'il prenne garde continuellement à la copulation de l'espèce humaine; mais il faut qu'il en fasse autant avec tous les animaux; car ils ont tous comme nous de la mémoire, des idées, des passions: & si une ame est nécessaire pour former ces sentiments, cette mémoire, ces idées, ces passions, il faut que Dieu travaille perpétuellement à forger des ames pour les éléphants & pour les porcs, pour les hiboux, pour les poissons, & pour les Bonzes.

Quelle idée me donneriez-vous de l'Architecte de tant de millions de mondes, qui serait obligé de faire continuellement des chevilles invisibles pour perpétuer son ouvrage?

Voilà une très petite partie des raisons qui peuvent me faire douter de l'existence de l'ame.

C U - S U.

Vous raisonnez de bonne foi; & ce sentiment vertueux, quand même il serait erroné, ferait agréable à l'Être suprême. Vous pouvez vous tromper, mais vous ne cherchez pas à vous tromper, & dès-lors vous êtes excusable. Mais songez que vous ne m'avez proposé que des doutes, & que ces doutes sont tristes. Admettez des vraisemblances plus consolantes: il est dur d'être anéanti; espérez de vivre. Vous savez qu'une pensée n'est point matière, vous savez qu'elle n'a nul rapport avec la matière; pourquoi donc vous serait-il si difficile de croire que Dieu a mis dans vous un principe divin, qui ne pouvant être dissous, ne peut être sujet à la mort? Osez-vous dire qu'il est impossible que vous ayiez une ame? non sans doute; & si cela est possible, n'est-il pas

très-vraisemblable que vous en avez une ? Pourriez-vous rejeter un système si beau & si nécessaire au Genre-humain ? & quelques difficultés vous rebuteront-elles ?

## K O U.

Je voudrais embrasser ce système, mais je voudrais qu'il me fût prouvé. Je ne suis pas le maître de croire quand je n'ai pas d'évidence. Je suis toujours frappé de cette grande idée que Dieu a tout fait, qu'il est par-tout, qu'il pénètre tout, qu'il donne le mouvement & la vie à tout ; & s'il est dans toutes les parties de mon être, comme il est dans toutes les parties de la nature, je ne vois pas quel besoin j'ai d'une ame. Qu'ai-je à faire de ce petit être subalterne, quand je suis animé par Dieu même ? à quoi me servirait cette ame ? Ce n'est pas nous qui nous donnons nos idées, car nous les avons presque toujours malgré nous ; nous en avons quand nous sommes endormis ; tout se fait en nous sans que nous nous en mêlions. L'ame aurait beau dire au sang & aux esprits animaux : Courez, je vous prie, de cette façon pour me faire plaisir ; ils circuleront toujours de la manière que Dieu leur a prescrite. J'aime mieux être la machine d'un Dieu qui m'est démontré, que d'être la machine d'une ame dont je doute.

## C U - S U.

Eh bien, si Dieu même vous anime, ne souillez jamais par des crimes ce Dieu qui est en vous ; & s'il vous a donné une ame, que cette ame ne l'offense jamais. Dans l'un & dans l'autre système vous avez une volonté ; vous êtes libre ; c'est-à-dire, vous avez le pouvoir de faire ce que vous voulez : servez-vous de ce pouvoir pour servir ce Dieu qui vous l'a donné. Il est bon que vous soyez Philosophe, mais il est nécessaire que vous soyez juste. Vous le ferez encore plus quand vous croirez avoir une ame immortelle.

## „ CATECHISME CHINOIS.

Daignez me répondre : n'est-il pas vrai que Dieu est la Souveraine Justice?

K O U.

Sans doute ; & s'il était possible qu'il cessât de l'être, (ce qui est un blasphème) je voudrais moi agir avec équité.

C U - S U.

N'est-il pas vrai que votre devoir sera de récompenser les actions vertueuses, & de punir les criminelles quand vous serez sur le Trône? Voudriez-vous que Dieu ne fit pas ce que vous-même êtes tenu de faire? Vous savez qu'il est, & qu'il sera toujours dans cette vie des vertus malheureuses, & des crimes impunis; il est donc nécessaire que le bien & le mal trouvent leur jugement dans une autre vie. C'est cette idée si simple, si naturelle, si générale, qui a établi chez tant de Nations la créance de l'immortalité de nos ames, & de la Justice divine qui les juge, quand elles ont abandonné leur dépouille mortelle. Y a-t-il un système plus raisonnable, plus convenable à la Divinité, & plus utile au Genre-humain?

K O U.

Pourquoi donc plusieurs Nations n'ont-elles point embrassé ce système? Vous savez que nous avons dans notre Province environ deux cents familles d'anciens Sinous qui ont autrefois habité une partie de l'Arabie Pétrée; ni elles, ni leurs Ancêtres, n'ont jamais cru l'ame immortelle: ils ont leurs cinq Livres, comme nous avons nos cinq Kings; j'en ai lu la traduction: leurs Loix, nécessairement semblables à celles de tous les autres Peuples, leur ordonnent de respecter leurs peres, de ne point voler, de ne point mentir, de n'être ni adulteres, ni homicides; mais ces mêmes Loix ne leur parlent ni de récompenses ni de châtiments dans une autre vie.

## C U - S U .

Si cette idée n'est pas encore développée chez ce pauvre Peuple , elle le sera sans doute un jour. Mais que nous importe une malheureuse petite Nation , tandis que les Babyloniens , les Egyptiens , les Indiens , & toutes les Nations policiées ont reçu ce dogme salutaire ? Si vous étiez malade , rejeteriez-vous un remède approuvé par tous les Chinois , sous prétexte que quelques Barbares des montagnes n'auraient pas voulu s'en servir ? Dieu vous a donné la raison , elle vous dit que l'ame doit être immortelle ; c'est donc Dieu qui vous le dit lui-même ?

## K O U .

Mais comment pourrai-je être récompensé , ou puni , quand je ne serai plus moi-même , quand je n'aurai plus rien de ce qui aura constitué ma personne ? Ce n'est que par ma mémoire que je suis toujours moi . Je perds ma mémoire dans ma dernière maladie ; il faudra donc après ma mort un miracle pour me la rendre , pour me faire rentrer dans mon existence que j'aurai perdue ?

## C U - S U .

C'est-à-dire que si un Prince avait égorgé sa famille pour régner , s'il avait tyrannisé ses Sujets , il en serait quitte pour dire à Dieu : Ce n'est pas moi , j'ai perdu la mémoire ; vous vous méprenez , je ne suis plus la même personne ; pensez-vous que Dieu fût bien content de ce sophisme ?

## K O U .

Eh bien soit , je me rends ; je voulais faire le bien pour moi-même , je le ferai aussi pour plaire à l'Etre suprême . Je pensais qu'il suffisait que mon ame fût juste dans cette vie , j'espérerai qu'elle sera heureuse dans une autre . Je vois que cette opinion est bonne pour les Peuples & pour les Princes , mais le culte de Dieu m'embarrasse .

## QUATRIEME ENTRETIEN.

C U . S U .

**Q**ue trouvez-vous de choquant dans notre Chu-King, ce premier Livre Canonique, si respecté de tous les Empereurs Chinois ? Vous labourez un champ de vos mains royales pour donner l'exemple au Peuple, & vous en offrez les prémices au Chang-ti, au Tien, à l'Etre suprême ; vous lui sacrifiez quatre fois l'année ; vous êtes Roi & Pontife ; vous promettez à Dieu de faire tout le bien qui sera en votre pouvoir ; y a-t-il là quelque chose qui répugne ?

K O U .

Je suis bien loin d'y trouver à redire ; je fais que Dieu n'a nul besoin de nos sacrifices, ni de nos prières, mais nous avons besoin de lui en faire ; son culte n'est pas établi pour lui, mais pour nous. J'aime fort à faire des prières, je veux sur-tout qu'elles ne soient point ridicules ; car quand j'aurai bien crié que la *montagne du Chang-ti est une montagne grasse*, & qu'il ne faut point regarder les montagnes grasses, quand j'aurai fait enfuir le Soleil & sécher la Lune, ce galimathias sera-t-il agréable à l'Etre suprême, utile à mes Sujets & à moi-même ?

Je ne peux sur-tout souffrir la démence des Sectes qui nous environnent : d'un côté je vois Laotzée, que sa mère conçut par l'union du ciel & de la terre, & dont elle fut grosse quatre-vingt ans. Je n'ai pas plus de foi à sa doctrine de l'anéantissement & du dépouillement universel, qu'aux cheveux blancs avec lesquels il naquit, & à la vache noire sur laquelle il monta pour aller prêcher sa Doctrine.

Le Dieu Fo ne m'en impose pas davantage, quoiqu'il ait eu pour pere un éléphant blanc, & qu'il promette une vie immortelle.

Ce qui me déplait sur-tout, c'est que de telles rêveries sont continuellement prêchées par les Bonzes qui séduisent le Peuple pour le gouverner; ils se rendent respectables par des mortifications qui effraient la nature. Les uns se privent toute leur vie des aliments les plus salutaires, comme si on ne pouvait plaire à Dieu que par un mauvais régime. Les autres se mettent au col un carcan, dont quelquefois ils se rendent très-dignes; ils s'enfoncent des clous dans les cuisses, comme si leurs cuisses étaient des planches; le Peuple les suit en foule. Si un Roi donne quelque Edit qui leur déplaît, ils vous disent froidement que cet Edit ne se trouve pas dans le Commentaire du Dieu Fo, & qu'il vaut mieux obéir à Dieu qu'aux hommes. Comment remédier à une maladie populaire, si extravagante & si dangereuse? Vous savez que la tolérance est le principe du Gouvernement de la Chine, & de tous ceux de l'Asie: mais cette indulgence n'est-elle pas bien funeste, quand elle expose un Empire à être bouleversé pour des opinions fanatiques?

## C U - S U.

Que le Chang-ti me préserve de vouloir éteindre en vous cet esprit de tolérance, cette vertu si respectable, qui est aux ames ce que la permission de manger est aux corps. La Loi naturelle permet à chacun de croire ce qu'il veut, comme de se nourrir de ce qu'il veut. Un Médecin n'a pas le droit de tuer ses malades parce qu'ils n'auront pas observé la diete qu'il leur a prescrite. Un Prince n'a pas le droit de faire pendre ceux de ses Sujets qui n'auront pas pensé comme lui; mais il a le droit d'empêcher les troubles: & s'il est sage, il lui sera très-aisé de déraciner les superstitions. Vous savez ce qui arriva à Daon, sixième Roi de la Chaldée, il y a quelques quatre mille ans?

96 CATECHISME CHINOIS.  
K O U.

Non, je n'en sais rien, vous me feriez plaisir de me l'apprendre.

C U - S U.

Les Prêtres Chaldéens s'étaient avisés d'adorer les brochets de l'Euphrate. Ils prétendaient qu'un fameux brochet, nommé *Oannès*, leur avait autrefois appris la Théologie, que ce brochet était immortel, qu'il avait trois pieds de long, & un petit croissant sur la queue. C'était par respect pour cet *Oannès*, qu'il était défendu de manger du brochet. Il s'éleva une grande dispute entre les Théologiens, pour savoir si le brochet *Oannès* était laité, ou œuvré. Les deux partis s'excommunierent réciproquement, & on en vint plusieurs fois aux mains. Voici comme le Roi Daon s'y prit pour faire cesser ce désordre.

Il commanda un jeûne rigoureux de trois jours aux deux partis; après quoi il fit venir les partisans du brochet aux œufs, qui assisterent à son dîner; il se fit apporter un brochet de trois pieds, auquel on avait mis un petit croissant sur la queue. Est-ce là votre Dieu? dit-il aux Docteurs: Oui, Sire, lui répondirent-ils, car il a un croissant sur la queue. Le Roi commanda qu'on ouvrît le brochet qui avait la plus belle laite du monde. Vous voyez bien, dit-il, que ce n'est pas là votre Dieu, puisqu'il est laité; & le brochet fut mangé par le Roi & par ses Satrapes, au grand contentement des Théologiens des œufs, qui voyaient qu'on avait fri le Dieu de leurs Adversaires.

On envoya chercher aussi-tôt les Docteurs du parti contraire: on leur montra un Dieu de trois pieds, qui avait des œufs & un croissant sur la queue; ils assurerent que c'était là le Dieu *Oannès*, & qu'il était laité; il fut fri comme l'autre, & reconnu œuvré. Alors les deux partis étant également fous, & n'ayant pas déjeuné, le bon Roi

Daon

Daon leur dit qu'il n'avait que des brochets à leur donner pour leur dîner; ils en mangèrent goulument, soit œuvés, soit laités. La guerre civile finit, chacun bénit le bon Roi Daon; & les Citoyens depuis ce temps firent servir à leur dîner tant de brochets qu'ils voulurent.

## K O U.

J'aime fort le Roi Daon, & je promets bien de l'imiter à la première occasion qui s'offrira. J'empêcherai toujours autant que je le pourrai (sans faire violence à personne) qu'on adore des Fo, & des brochets.

Je fais que dans le Pégu & dans le Tonquin, il y a de petits Dieux & de petits Talapoins qui font descendre la Lune dans le déours, & qui prédisent clairement l'avenir; c'est-à-dire, qui voient clairement ce qui n'est pas; car l'avenir n'est point. J'empêcherai autant que je le pourrai que les Talapoins ne viennent chez moi prendre le futur pour le présent, & faire descendre la Lune.

Quelle pitié qu'il y ait des Sectes qui aillent de Ville en Ville débiter leurs rêveries, comme des Charlatans qui vendent leurs drogues! quelle honte pour l'esprit humain, que de petites Nations pensent que la vérité n'est que pour elles, & que le vaste Empire de la Chine est livré à l'erreur! L'Etre éternel ne serait-il que le Dieu de l'Isle Formose ou de l'Isle Bornéo? Abandonnerait-il le reste de l'Univers? Mon cher Cu-su, il est le Pere de tous les hommes; il permet à tous de manger du brochet: le plus digne hommage qu'on puisse lui rendre, est d'être vertueux; un cœur pur est le plus beau de tous ses Temples, comme disait le grand Empereur Hiao.



## CINQUIEME ENTRETIEN.

C U - S U .

**P**uisque vous aimez la vertu, comment la pratiquerez-vous quand vous serez Roi?

K O U .

En n'étant injuste ni envers mes voisins, ni envers mes Peuples.

C U - S U .

Ce n'est pas assez de ne point faire de mal; vous ferez du bien, vous nourrirez les pauvres en les occupant à des travaux utiles, & non pas en dotant la fainéantise. Vous embellirez les grands chemins, vous creuserez des canaux, vous élèverez des édifices publics, vous encouragerez tous les Arts, vous récompenserez le mérite en tout genre, vous pardonnerez les fautes involontaires.

K O U .

C'est ce que j'appelle n'être point injuste; ce sont-là autant de devoirs.

C U - S U .

Vous pensez en véritable Roi; mais il y a le Roi & l'homme, la vie publique & la vie privée. Vous allez bientôt vous marier, combien comptez-vous avoir de femmes?

K O U .

Mais je crois qu'une douzaine me suffira; un plus grand nombre pourrait me dérober un temps destiné aux affaires. Je n'aime point ces Rois qui ont des trois cents femmes, & des sept cents concubines, & des milliers d'eunuques pour les servir. Cette manie des eunuques me paraît sur-tout un trop grand outrage à la nature humaine. Je pardonne tout au plus qu'on chaponne des coqs, ils en sont meilleurs à manger; mais on n'a point

## CATECHISME CHINOIS. 99

encore fait mettre d'eunuques à la broche. A quoi sert leur mutilation ? Le Dalai-Lama en a cinquante pour chanter dans sa pagode. Je voudrais bien savoir si le Chang-ti se plaît beaucoup à entendre les voix claires de ces cinquantes Hongres ?

Je trouve encore très-ridicule qu'il y ait des Bonzes qui ne se marient point; ils se vantent d'être plus sages que les autres Chinois : eh bien, qu'ils fassent donc des enfants sages. Voilà une plaisante maniere d'honorer le Chang-ti, que de le priver d'adorateurs ! Voilà une singulière façon de servir le Genre-humain , que de donner l'exemple d'anéantir le Genre-humain ! le bon petit Lama, nommé *Stelca iſant Erepī*, souloit dire *que tout Prêtre devait faire le plus d'enfants qu'il pourrait*; il prêchait d'exemple, & a été fort utile en son temps. Pour moi, je marierai tous les Lamas & Bonzes, & Laresses & Bonzesses qui auront de la vocation pour ce saint œuvre; ils en feront certainement meilleurs Citoyens, & je croirai faire en cela un grand bien au Royaume de Lou.

### C U - S U .

Oh ! le bon Prince que nous aurons là ! Vous me faites pleurer de joie. Vous ne vous contenterez pas d'avoir des Femmes & des Sujets; car enfin on ne peut pas passer sa journée à faire des Edits & des enfants : vous aurez sans doute des amis ?

### K O U .

J'en ai déjà, & de bons, qui m'avertissent de mes défauts , je me donne la liberté de reprendre les leurs; ils me consolent, & je les console; l'amitié est le baume de la vie , il vaut mieux que celui du Chymiste Erueil , & même que les sachets du grand Ranoud. Je suis étonné qu'on n'ait pas fait de l'amitié un précepte de Religion ; j'ai envie de l'insérer dans notre Rituel.

C U - S U .

Gardez-vous-en bien : l'amitié est assez sacrée d'elle-même , ne la commandez jamais , il faut que le cœur soit libre ; & puis , si vous faisez de l'amitié un précepte , un mystère , un rite , une cérémonie , il y aurait mille Bonzes qui en préchant & en écrivant leurs rêveries , rendraient l'amitié ridicule ; il ne faut pas l'exposer à cette profanation .

Mais comment en userez-vous avec vos ennemis ? Confutzée recommande en vingt endroits de les aimer ; cela ne vous paraît-il pas un peu difficile ?

K O U .

Aimer ses ennemis ! Eh mon Dieu , rien n'est si commun .

C U - S U .

Comment l'entendez-vous ?

K O U .

Mais comme il faut , je crois , l'entendre . J'ai fait l'apprentissage de la guerre sous le Prince de Décon , contre le Prince du Vis-Brunk : dès qu'un de nos ennemis était blessé & tombait entre nos mains , nous avions soin de lui comme s'il eût été notre frere , nous avons souvent donné notre propre lit à nos ennemis blessés & prisonniers , & nous avons couché auprès d'eux sur des peaux de tigres étendues à terre ; nous les avons servis nous-mêmes : que voulez-vous de plus ? que nous les aimions comme on aime sa maîtresse ?

C U - S U .

Je suis très-édifié de tout ce que vous me dites , & je voudrais que toutes les Nations vous entendissent . Car on m'affirme qu'il y a des Peuples assez impertinents pour oser dire que nous ne connaissons pas la vraie vertu , que nos bonnes actions ne sont que des péchés splendides , que nous avons besoin des leçons de leurs Talapoins pour

nous faire de bons principes. Hélas, les malheureux! ce n'est que d'hier qu'ils savent lire & écrire, & ils prétendent enseigner leurs Maîtres!

## SIXIÈME ENTRETIEN.

C U-S U.

**J**E ne vous répéterai pas tous les lieux communs qu'on débite parmi nous depuis cinq ou six mille ans sur toutes les vertus. Il y en a qui ne sont que pour nous-mêmes, comme la prudence pour conduire nos ames, la tempérance pour gouverner nos corps; ce sont des préceptes de politique & de santé. Les véritables vertus sont celles qui sont utiles à la société, comme la fidélité, la magnanimité, la bienfaisance, la tolérance, &c. Grace au Ciel, il n'y a point de vieille qui n'enseigne parmi nous toutes ces vertus à ses petits enfants; c'est le Rudiment de notre jeunesse, au Village comme à la Ville; mais il y a une grande vertu qui commence à être de peu d'usage, & j'en suis fâché.

K O U.

Quelle est-elle? nommez-la vite, je tâcherai de la ranimer.

C U-S U.

C'est l'hospitalité; cette vertu si sociale, ce lien sacré des hommes commence à se relâcher depuis que nous avons des cabarets. Cette pernicieuse institution nous est venue, à ce qu'on dit, de certains Sauvages d'Océan. Ces misérables apparemment n'ont point de maisons pour accueillir les Voyageurs. Quel plaisir de recevoir dans la grande Ville de Lou, dans la belle place Honchan, dans ma maison Ki, un généreux Etranger qui arrive de Samarcande, pour qui je deviens dès ce moment un homme sacré, & qui est obligé par toutes les Loix divines & hu-

maines de me recevoir chez lui quand je voyagerai en Tartarie, & d'être mon ami intime!

Les Sauvages dont je vous parle ne reçoivent les Etrangers que pour de l'argent dans des cabanes dégoûtantes, ils vendent cher cet accueil infame; & avec cela, j'entends dire que ces pauvres gens se croient au-dessus de nous, qu'ils se vantent d'avoir une morale plus pure. Ils prétendent que leurs Prédicateurs prêchent mieux que Confutzée; qu'enfin, c'est à eux de nous enseigner la justice, parce qu'ils vendent de mauvais vin sur les grands chemins, que leurs femmes vont comme des folles dans les rues, & qu'elles dansent pendant que les nôtres cultivent des vers à soie.

## K O U.

Je trouve l'hospitalité fort bonne, je l'exerce avec plaisir, mais je crains l'abus. Il y a des gens vers le grand Thibet qui sont fort mal logés, qui aiment à courir, & qui voyageraient pour rien d'un bout du monde à l'autre; & quand vous irez au grand Thibet, jouir chez eux du droit de l'hospitalité, vous ne trouverez ni lit, ni por au feu; cela peut dégoûter de la politesse.

## C U-S U.

L'inconvénient est petit, il est aisé d'y remédier en ne recevant que des personnes bien recommandées. Il n'y a point de vertu qui n'ait ses dangers, & c'est parce qu'elles en ont qu'il est beau de les embrasser.

Que notre Confutzée est sage & saint! il n'est aucune vertu qu'il n'inspire; le bonheur des hommes est attaché à chacune de ses sentences: en voici une qui me revient dans la mémoire, c'est la cinquante-troisième.

*Reconnais les bienfaits par des bienfaits, & ne te venge jamais des injures.*

Quelle maxime, quelle Loi les Peuples de l'Occident

pourraient-ils opposer à une morale si pure? En combien d'endroits Confutzée recommande-t-il l'humilité? Si on pratiquait cette vertu, il n'y aurait jamais de querelles sur la terre.

K O U.

J'ai lu tout ce que Confutzée & les Sages des siècles antérieurs ont écrit sur l'humilité; mais il me semble qu'ils n'en ont jamais donné une définition assez exacte: il y a peu d'humilité peut-être à oser les reprendre; mais j'ai au moins l'humilité d'avouer que je ne les ai pas entendus. Dites-moi ce que vous en pensez.

C U - S U.

J'obéirai humblement. Je crois que l'humilité est la modestie de l'âme; car la modestie extérieure n'est que la civilité. L'humilité ne peut pas consister à se nier à soi-même la supériorité qu'on peut avoir acquise sur un autre. Un bon Médecin ne peut se dissimuler qu'il en fait davantage que son malade en délire; celui qui enseigne l'Astronomie, doit s'avouer qu'il est plus savant que ses Disciples: il ne peut s'empêcher de le croire, mais il ne doit pas s'en faire accroire. L'humilité n'est pas l'abjection; elle est le correctif de l'amour-propre, comme la modestie est le correctif de l'orgueil.

K O U.

Eh bien, c'est dans l'exercice de toutes ces vertus, & dans le culte d'un Dieu simple & universel, que je veux vivre, loin des chimères, des sophistes, & des illusions des faux Prophètes. L'amour du prochain sera ma vertu sur le Trône, & l'amour de Dieu ma Religion. Je mépriserai le Dieu Fo & Laotzée, & Vitsnou qui s'est incarné tant de fois chez les Indiens, & Sammonocodom qui descendit du ciel pour venir jouer au cerf-volant chez les Siamois, & les Camis qui arriverent de la Lune au Japon.

Malheur à un Peuple assez imbécille & assez barbare pour penser qu'il y a un Dieu pour sa seule Province : c'est un blasphème. Quoi ? la lumiere du Soleil éclaire tous les yeux, & la lumiere de Dieu n'éclairerait qu'une petite & chétive Nation dans un coin de ce globe ! quelle horreur ! & quelle sottise ! La Divinité parle au cœur de tous les hommes, & les liens de la charité doivent es unir d'un bout de l'Univers à l'autre.

## C U - S U .

O sage Kou ! vous avez parlé comme un homme inspiré par le Chang-ti même ; vous serez un digne Prince. J'ai été votre Docteur, & vous êtes devenu le mien.

C A T È C H I S M E  
D U J A P O N O I S.

## L'INDIEN.

**E**st-il vrai qu'autrefois les Japonois ne savaient pas faire la cuisine, qu'ils avaient soumis leur Royaume au grand Lama ; que ce grand Lama décidait souverainement de leur boire & de leur manger, qu'il envoyait chez vous de temps en temps un petit Lama, lequel venait recueillir les tributs, & qu'il vous donnait en échange un signe de protection, fait avec les deux premiers doigts & le pouce ?

## L E J A P O N O I S .

Hélas ! rien n'est plus vrai. Figurez-vous même que toutes les Places de Canufi, qui sont les grands Cuisiniers de notre Isle, étaient données par le Lama, & n'étaient pas données pour l'amour de Dieu. De plus, chaque maison de nos Séculiers payait une once d'argent par an à ce grand Cuisinier du Thibet. Il ne nous accordait pour

## CATECHISME DU JAPONOIS. 105

tout dédommagement que des petits plats d'assez mauvais goût, qu'on appelle *des restes*. Et quand il lui prenait quelque fantaisie nouvelle, comme de faire la guerre aux Peuples du Tangut, il levait chez nous de nouveaux subsides. Notre Nation se plaignit souvent, mais sans aucun fruit; & même chaque plainte finissait par payer un peu davantage. Enfin, l'amour qui fait tout pour le mieux, nous délivra de cette servitude. Un de nos Empereurs se brouilla avec le grand Lama pour une femme: mais il faut avouer que ceux qui nous servirent le plus dans cette affaire, furent nos Canusi, autrement Pauxcospies; c'est à eux que nous avons l'obligation d'avoir secoué le joug; & voici comment:

Le grand Lama avait une plaisante manie; il croyait avoir toujours raison; notre Daïri & nos Canusi voulaient avoir du moins raison quelquefois. Le grand Lama trouva cette prétention absurde; nos Canusi n'en démordirent point, & ils rompirent pour jamais avec lui.

### L'INDIEN.

Eh bien, depuis ce temps-là vous avez été sans doute heureux & tranquilles?

### LE JAPONOIS.

Point du tout, nous nous sommes persécutés, déchirés, dévorés pendant près de deux siècles. Nos Canusi voulaient en vain avoir raison; il n'y a que cent ans qu'ils sont raisonnables. Aussi, depuis ce temps-là pouvons-nous hardiment nous regarder comme une des Nations des plus heureuses de la terre.

### L'INDIEN.

Comment pouvez-vous jouir d'un tel bonheur, s'il est vrai, ce qu'on m'a dit, que vous ayez douze factions de cuisine dans votre Empire? vous devez avoir douze guerres civiles par an.

106 CATECHISME DU JAPONOIS.

LE JAPONOIS.

Pourquoi? S'il y a douze Traiteurs, dont chacun ait une recette différente, faudra-t-il pour cela se couper la gorge au-lieu de dîner? Au contraire, chacun fera bonne chere à sa façon chez le Cuisinier qui lui agréera davantage.

L'INDIEN.

Il est vrai qu'on ne doit point disputer des goûts, mais on en dispute, & la querelle s'échauffe.

LE JAPONOIS.

Après qu'on a disputé bien long-temps, & qu'on a vu que toutes ces querelles n'apprenaient aux hommes qu'à se nuire, on prend enfin le parti de se tolérer mutuellement, & c'est sans contredit ce qu'il y a de mieux à faire.

L'INDIEN.

Et qui sont, s'il vous plaît, ces Traiteurs qui partagent votre Nation dans l'art de boire & de manger?

LE JAPONOIS.

Il y a premièrement les Breuxeh, qui ne vous donneront jamais de boudin ni de lard; ils sont attachés à l'ancienne cuisine; ils aimeraient mieux mourir que de piquer un poulet; d'ailleurs, grands calculateurs; & s'il y a une once d'argent à partager entre eux & les onze autres Cuisiniers, ils en prennent d'abord la moitié pour eux, & le reste est pour ceux qui savent le mieux compter.

L'INDIEN.

Je crois que vous ne soupez guères avec ces gens-là?

LE JAPONOIS.

Non; il y a ensuite les Pispates, qui, certains jours de chaque semaine, & même pendant un temps considérable de l'année, aimeraient cent fois mieux manger pour cent écus de turbots, de truites, de soles, de saumons, d'esturgeons, que de se nourrir d'une blanquette de veau, qui ne reviendrait pas à quatre sous.

## CATECHISME DU JAPONOIS. 107

Pour nous autres Canusi, nous aimons fort le bœuf, & une certaine pâtisserie, qu'on appelle en Japonois du *pudding*. Au reste, tout le monde convient que nos Cuisiniers sont infiniment plus savants que ceux des Pispates. Personne n'a plus approfondi que nous le Garum des Romains, n'a mieux connu les oignons de l'ancienne Egypte, la pâte de sauterelles des premiers Arabes, la chair de cheval des Tartares; & il y a toujours quelque chose à apprendre dans les Livres des Canusi, qu'on appelle communément Pauxcospies.

Je ne vous parlerai point de ceux qui ne mangent qu'à la Terluh, ni de ceux qui tiennent pour le régime de Vincal, ni des Batistanes, ni des autres; mais les Quekars méritent une attention particulière. Ce sont les seuls convives que je n'aie jamais vus s'enivrer & jurer. Ils sont très-difficiles à tromper, mais ils ne vous tromperont jamais. Il semble que la loi d'aimer son prochain comme soi-même n'ait été faite que pour ces gens-là; car en vérité, comment un bon Japonois peut-il se vanter d'aimer son prochain comme lui-même, quand il va pour quelque argent lui tirer une balle de plomb dans la cervelle, ou l'égorguer avec un criss large de quatre doigts, le tout en froht de bandiere? Il s'expose lui-même à être égorgé, & à recevoir des balles de plomb; ainsi, on peut dire avec bien plus de vérité, qu'il hait son prochain comme lui-même. Les Quekars n'ont jamais eu cette frénésie; ils disent que les pauvres humains sont des cruches d'argille, faites pour durer très-peu, & que ce n'est pas la peine qu'elles aillent de gayeté de cœur se briser les unes contre les autres.

Je vous avoue que si je n'étais pas Canusi, je ne haïrais pas d'être Quekar. Vous m'avouerez qu'il n'y a pas moyen de se quereller avec des Cuisiniers si pacifiques. Il y en a d'autres en très-grand nombre, qu'on appelle

108 CATECHISME DU JAPONOIS.

Diestes ; ceux-là donnent à dîner à tout le monde indifféremment , & vous êtes libres chez eux de manger tout ce qui vous plaît, lardé, bardé, sans lard, sans barde, aux œufs, à l'huile ; perdrix, saumon, vin gris, vin rouge, tout cela leur est indifférent, pourvu que vous fassiez quelque prière à Dieu avant ou après le dîner, & même simplement avant le déjeuner, & que vous soyez honnêtes gens ; ils riront avec vous aux dépens du grand Lama , à qui cela ne fera nul mal , & aux dépens de Ter-luh & de Vincal , & de Memnon , &c. Il est bon seulement que nos Diestes avouent que nos Canufi sont très-savants en cuisine , & que sur-tout ils ne parlent jamais de retrancher nos rentes ; alors nous vivrons très-paisiblement ensemble.

L' INDIEN.

Mais enfin , il faut qu'il y ait une cuisine dominante, la cuisine du Roi.

L E J A P O N O I S.

Je l'avoue ; mais quand le Roi du Japon a fait bonne chere , il doit être de bonne humeur , & il ne doit pas empêcher ses bons Sujets de digérer.

L' INDIEN.

Mais si des entêtés veulent manger au nez du Roi des saucisses pour lesquelles le Roi aura de l'aversion , s'ils s'assemblent quatre ou cinq mille armés de grils pour faire cuire leurs saucisses , s'ils insultent ceux qui n'en mangent point ?

L E J A P O N O I S.

Alors il faut les punir comme des ivrognes qui troublent le repos des Citoyens. Nous avons pourvu à ce danger. Il n'y a que ceux qui mangent à la royale , qui soient susceptibles des dignités de l'Etat. Tous les autres peuvent dîner à leur fantaisie ; mais ils sont exclus des charges. Les

## CATECHISME DU JAPONOIS. 109

attroupements sont souverainement défendus, & punis sur le champ sans rémission ; toutes les querelles à table sont réprimées soigneusement , selon le précepte de notre grand Cuisinier Japonois , qui a écrit dans la Langue sacrée : *Suti raho, cus flat; natis in usum latitia scyphis pugnare tracum est;* ce qui veut dire : Le dîner est fait pour une joie recueillie & honnête , & il ne faut pas se jeter les verres à la tête.

Avec ces maximes nous vivons heureusement chez nous ; notre liberté est affermie sous nos Taicosema ; nos richesses augmentent ; nous avons deux cents jonques de ligne , & nous sommes la terreur de nos voisins.

### L' INDIEN.

Pourquoi donc le bon Versificateur Recina , fils de ce Poète Indien Recina , si tendre , si exact , si harmonieux , si éloquent , a-t-il dit dans un Ouvrage didactique en rimes , intitulé : *La Grace , & non les Graces ,*

Le Japon , où jadis brilla tant de lumiere ,  
N'est plus qu'un triste amas de folles visions ?

### LE JAPONOIS.

Le Recina dont vous me parlez est lui-même un grand visionnaire. Ce pauvre Indien ignore-t-il que nous lui avons enseigné ce que c'est que la lumiere ? que si on connaît aujourd'hui dans l'Inde la véritable route des Planetes , c'est à nous qu'on en est redevable ? que nous seuls avons enseigné aux hommes les Loix primitives de la nature , & le calcul de l'infini ? que s'il faut descendre à des choses qui sont d'un usage plus commun , les gens de son Pays n'ont appris que de nous à faire des jonques , dans les proportions mathématiques ? qu'ils nous doivent jusqu'aux chausses , appellées les bas au métier , dont ils couvrent leurs jambes ? Serait-il possible qu'ayant inventé tant de choses admirables ou utiles , nous ne fussions que

## 110 CATECHISME DU JAPONOIS.

des fous? & qu'un homme qui a mis en vers les rêveries des autres, fût le seul sage? Qu'il nous laisse faire notre cuisine, & qu'il fasse, s'il veut, des vers sur des sujets plus poétiques. (\*)

### L' INDIEN.

Que voulez-vous? il a les préjugés de son Pays, ceux de son parti, & les siens propres.

### LE JAPONOIS.

Oh voilà trop de préjugés.

(\*) NB. *Cet Indien Recina, sur la foi des rêveurs de son Pays, a cru qu'on ne pouvait faire de bonnes sausses que quand Brama, par une volonté toute particulière, enseignait lui-même la sausse à ses Favoris; qu'il y avait un nombre infini de Cuisiniers, auxquels il était impossible de faire un ragout avec la ferme volonté d'y réussir, & que Brama leur en ôtait les moyens par pure malice. On ne croit pas au Japon une pareille impertinence, & on y tient pour une vérité incontestable cette sentence Japonoise:*

God never acts by partial will, but by general Laws.

---

---

## C A T É C H I S M E D U C U R É.

### A R I S T O N.

**E**H bien, mon cher Théotime, vous allez donc être Curé de Campagne?

### T H E O T I M E.

Oui; on me donne une petite Paroisse, & je l'aime mieux qu'une grande. Je n'ai qu'une portion limitée d'intelligence & d'activité; je ne pourrais certainement pas diriger soixante & dix mille âmes, attendu que je n'en

## CATECHISME DU CURÉ. 111

ai qu'une; & j'ai toujours admiré la confiance de ceux qui se sont chargés de ces Districts immenses. Je ne me sens pas capable d'une telle administration; un grand troupeau m'effraie, mais je pourrai faire quelque bien à un petit. J'ai étudié assez de Jurisprudence pour empêcher, autant que je le pourrai, mes pauvres Paroissiens de se ruiner en procès. Je fais assez de médecine pour leur indiquer des remèdes simples quand ils seront malades. J'ai assez de connaissance de l'agriculture pour leur donner quelquefois des conseils utiles. Le Seigneur du lieu & sa femme sont d'honnêtes gens, qui ne sont point dévots, & qui m'aideront à faire du bien. Je me flatte que je vivrai assez heureux, & qu'on ne sera pas malheureux avec moi.

### A R I S T O N.

N'êtes-vous pas fâché de n'avoir point de femme? Ce serait une grande consolation; il serait doux après avoir proné, chanté, confessé, communié, baptisé, enterré, de trouver dans son logis une femme douce, agréable & honnête, qui aurait soin de votre linge & de votre personne, qui vous égayerait dans la santé, qui vous soignerait dans la maladie, qui vous ferait de jolis enfants, dont la bonne éducation serait utile à l'Etat. Je vous plains, vous qui servez les hommes, d'être privé d'une consolation si nécessaire aux hommes.

### T H E O T I M E.

L'Eglise Grecque a grand soin d'encourager les Curés au mariage; l'Eglise Anglicane & les Protestants ont la même sagesse; l'Eglise Latine a une sagesse contraire, il faut m'y soumettre. Peut-être aujourd'hui que l'esprit philosophique a fait tant de progrès, un Concile ferait des Loix plus favorables à l'humanité que le Concile de Trente; mais en attendant, je dois me conformer aux Loix

112 CATECHISME DU CURÉ.

présentes : il en coûte beaucoup , je le fais ; mais tant de gens qui valaient mieux que moi s'y sont soumis , que je ne dois pas murmurer.

A R I S T O N .

Vous êtes savant , & vous avez une éloquence sage ; comment comptez-vous prêcher devant des gens de campagne ?

T H E O T I M E .

Comme je prêcherais devant les Rois ; je parlerai toujours de morale , & jamais de controverse : Dieu me préserve d'approfondir la grace concomitante , la grace efficace , à laquelle on résiste ; la suffisante , qui ne suffit pas ; d'examiner si les Anges , qui mangèrent avec Abraham & avec Loth , avaient un corps , ou s'ils firent semblant de manger ; il y a mille choses que mon Auditoire n'entendrait pas , ni moi non plus. Je tâcherai de faire des gens de bien , & de l'être ; mais je ne ferai point de Théologiens , & je le ferai le moins que je pourrai .

A R I S T O N .

O le bon Curé ! Je veux acheter une maison de campagne dans votre Paroisse. Dites-moi , je vous prie , comment vous en userez dans la confession ?

T H E O T I M E .

La Confession est une chose excellente , un frein aux crimes , inventé dans l'Antiquité la plus reculée ; on se confessait dans la célébration de tous les anciens mystères ; nous avons imité & sanctifié cette sage pratique ; elle est très-bonne pour engager les cœurs ulcérés de haine à pardonner , & pour faire rendre par les petits voleurs ce qu'ils peuvent avoir dérobé à leur prochain. Elle a quelques inconvénients. Il y a beaucoup de Confesseurs indiscrets , sur-tout parmi les Moines , qui apprennent quelquefois plus de sottises aux filles que tous les garçons d'un Village

ne

## CATECHISME DU CURÉ. 113

ne pourraient leur en faire. Point de détails dans la confession ; ce n'est point un interrogatoire juridique , c'est l'aveu de ses fautes qu'un pécheur fait à l'Etre suprême , entre les mains d'un autre pécheur qui va s'accuser à son tour. Cet aveu salutaire n'est point fait pour contenter la curiosité d'un homme.

### A R I S T O N.

Et des excommunications , en userez-vous ?

### T H E O T I M E.

Non ; il y a des Rituels où l'on excommunie les sauterelles , les Sorciers & les Comédiens. Je n'interdirai point l'entrée de l'Eglise aux sauterelles , attendu qu'elles n'y vont jamais. Je n'excommunierai point les Sorciers , parce qu'il n'y a point de Sorciers : & à l'égard des Comédiens , comme ils sont pensionnés par le Roi , & autorisés par le Magistrat , je me garderai bien de les diffamer. Je vous avouerai même , comme à mon Ami , que j'ai du goût pour la Comédie , quand elle ne choque point les mœurs. J'aime passionnément le Misanthrope , Athalie , & d'autres Pièces , qui me paraissent des écoles de vertu & de bienfaisance. Le Seigneur de mon Village fait jouer dans son Château quelques-unes de ces Pièces , par de jeunes personnes qui ont du talent : ces représentations inspirent la vertu par l'attrait du plaisir ; elles forment le goût , elles apprennent à bien parler & à bien prononcer. Je ne vois rien là que de très-innocent , & même de très-utile ; je compte bien assister à ces Spectacles pour mon instruction , mais dans une loge grillée , pour ne point scandaliser les faibles.

### A R I S T O N.

Plus vous me découvrez vos sentiments , & plus j'ai envie de devenir votre Paroissien. Il y a un point bien important qui m'embarrasse. Comment ferez-vous pour empêcher les Paysans de s'enivrer les jours de Fêtes ? c'est là

leur grande maniere de les célébrer. Vous voyez les uns accablés d'un poison liquide, la tête penchée vers les genoux, les mains pendantes, ne voyant point, n'entendant rien, réduits à un état fort au-dessous de celui des brutes, reconduits chez eux en chancelant par leurs femmes éplorées, incapables de travail le lendemain, souvent malades & abrutis pour le reste de leur vie. Vous en voyez d'autres devenus furieux par le vin, exciter des querelles sanguinaires, frapper & être frappés, & quelquefois finir par le meurtre ces scènes affreuses, qui sont la honte de l'espèce humaine : il le faut avouer, l'Etat perd plus de Sujets par les Fêtes que par les batailles ; comment pourrez-vous diminuer dans votre Paroisse un abus si exécrable ?

## THEOTIME.

Mon parti est pris ; je leur permettrai, je les presserai même de cultiver leurs champs les jours de Fêtes après le Service divin, que je ferai de très-bonne heure. C'est l'oisiveté de la Férie qui les conduit au cabaret. Les jours ouvrables ne sont pas les jours de la débauche & du meurtre. Le travail modéré contribue à la santé du corps & à celle de l'ame : de plus, ce travail est nécessaire à l'Etat. Supposons cinq millions d'hommes, qui font par jour pour dix sous d'ouvrage l'un portant l'autre, & ce compte est bien modéré ; vous rendez ces cinq millions d'hommes inutiles trente jours de l'année : c'est donc trente fois cinq millions de pieces de dix sous que l'Etat perd en main-d'œuvre. Or certainement, Dieu n'a jamais ordonné ni cette perte, ni l'ivrognerie.

## ARISTON.

Ainsi vous concilierez la priere & le travail ; Dieu ordonne l'un & l'autre. Vous servirez Dieu & le Prochain ; mais dans les disputes ecclésiastiques, quel parti prendrez-vous ?

THEOTIME.

Aucun. On ne dispute jamais sur la vertu, parce qu'elle vient de Dieu : on se querelle sur des opinions qui viennent des hommes.

ARISTON.

Oh le bon Curé ! le bon Curé !

---

CATECHISME  
DU JARDINIER;

Ou Entretien du Bacha Tuctan, & du Jardinier Karpos.

TUCTAN.

EH bien, mon ami Karpos, tu vends cher tes légumes, mais ils sont bons... De quelle Religion es-tu à présent ?

KARPOS

Ma foi, mon Bacha, j'aurais bien de la peine à vous le dire. Quand notre petite Isle de Samos appartenait aux Grecs, je me souviens que l'on me faisait dire que l'*Agion Pneuma* n'était produit que du *Tou Patrou*; on me faisait prier Dieu tout droit sur mes deux jambes, les mains croisées ; on me défendait de manger du lait en Carême. Les Vénitiens sont venus ; alors mon Curé Vénitien m'a fait dire qu'*Agion Pneuma* venait du *Tou Patrou*, & du *Tou Yon*, m'a permis de manger du lait, & m'a fait prier Dieu à genoux. Les Grecs sont revenus & ont chassé les Vénitiens ; alors il a fallu renoncer au *Tou Yon* & à la crème. Vous avez enfin chassé les Grecs, & je vous entends crier *Allah illa Allach* de toutes vos

H ij

316 CATECHISME DU JARDINIER.

forces; je ne fais plus trop ce que je suis; j'aime Dieu de tout mon cœur, & je vends mes légumes fort raisonnablement.

T U C T A N.

Tu as là de très belles figues.

K A R P O S.

Mon Bacha, elles sont fort à votre service.

T U C T A N.

On dit que tu as aussi une jolie fille.

K A R P O S.

Oui, mon Bacha, mais elle n'est pas à votre service.

T U C T A N.

Pourquoi cela? misérable!

K A R P O S.

C'est que je suis un honnête homme : il m'est permis de vendre mes figues, mais non pas de vendre ma fille.

T U C T A N.

Et par quelle loi ne t'est-il pas permis de vendre ce fruit-là?

K A R P O S.

Par la loi de tous les honnêtes Jardiniers ; l'honneur de ma fille n'est point à moi, il est à elle, ce n'est pas une marchandise.

T U C T A N.

Tu n'es donc pas fidèle à ton Bacha?

K A R P O S.

Très-fidèle dans les choses justes, tant que vous serez mon Maître.

T U C T A N.

Mais si ton Papa Grec faisait une conspiration contre moi, & s'il t'ordonnait de la part du Tou Patrou, & du Tou You, d'entrer dans son complot, n'aurais-tu pas la dévotion d'en être?

CATECHISME DU JARDINIER. 117

K A R P O S.

Moi? point du tout, je m'en donnerais bien de garde.

T U C T A N.

Et pourquoi refuserais-tu d'obéir à ton Papa Grec  
dans une occasion si belle?

K A R P O S.

C'est que je vous ai fait serment d'obéissance, & que  
je fais bien que le Tou Patrou n'ordonne point les con-  
spirations.

T U C T A N.

J'en suis bien-aise : mais si par malheur tes Grecs re-  
prenaient l'Isle & me chassaient, me ferais-tu fidèle?

K A R P O S.

Et comment alors pourrais-je vous être fidèle, puisque  
vous ne seriez plus mon Bacha?

T U C T A N.

Et le serment que tu m'as fait, que deviendrait-il?

K A R P O S.

Il serait comme mes figues, vous n'en tâteriez plus.  
N'est-il pas vrai, (sauf respect) que si vous étiez mort à  
l'heure que je vous parle, je ne vous devrais plus rien?

T U C T A N.

La supposition est incivile, mais la chose est vraie.

K A R P O S.

Eh bien, si vous étiez chassé, c'est comme si vous étiez  
mort; car vous auriez un Successeur auquel il faudrait que  
je fisse un autre serment. Pourriez-vous exiger de moi  
une fidélité qui ne vous servirait à rien? C'est comme si,  
ne pouvant manger de mes figues, vous vouliez m'empê-  
cher de les vendre à d'autres.

T U C T A N.

Tu es un rasonneur. Tu as donc des principes?

H iij

## 118 CATECHISME DU JARDINIER.

K A R P O S.

Oui ; à ma façon : ils sont en petit nombre , mais ils me suffisent : & si j'en avais davantage , ils m'embarrasseraient .

T U C T A N.

Je serais curieux de savoir tes principes .

K A R P O S.

C'est par exemple d'être bon Mari , bon Pere , bon Voi-  
fin , bon Sujet , & bon Jardinier ; je ne vais pas au-delà ,  
& j'espere que Dieu me fera miséricorde .

T U C T A N.

Et crois-tu qu'il me fera miséricorde à moi qui suis le  
Gouverneur de ton Isle ?

K A R P O S.

Et comment voulez-vous que je le sache ? est-ce à moi  
à deviner comment Dieu en use avec les Bachas ? C'est une  
affaire entre vous & lui , je ne m'en mêle en aucune sorte .  
Tout ce que j'imagine , c'est que si vous êtes un aussi hon-  
nête Bacha que je suis honnête Jardinier , Dieu vous tra-  
tera fort bien .

T U C T A N.

Par Mahomet ! je suis fort content de cet idolâtre-là .  
Adieu , mon ami ; Allah vous ait en sa sainte garde .

K A R P O S.

Grand merci . Theos ait pitié de vous ! mon Bacha .

---

## CHRISTIANISME.

*Recherches historiques sur le Christianisme.*

Plusieurs Savants ont marqué leur surprise de ne trou-  
ver dans l'Historien Joseph aucune trace de Jésus-  
Christ ; car tout le monde convient aujourd'hui que le pe-

tit passage où il en est question dans son Histoire, est interpolé. Le Pere de Flavian Joseph avait dû cependant être un des témoins de tous les miracles de Jesus. Joseph était de Race Sacerdotale, parent de la Reine Mariamne, femme d'Hérode; il entre dans les plus grands détails sur toutes les actions de ce Prince; cependant, il ne dit pas un mot ni de la vie ni de la mort de Jesus: & cet Historien, qui ne dissimule aucune des cruautés d'Hérode, ne parle point du massacre de tous les enfants, ordonné par lui, en conséquence de la nouvelle à lui parvenue, qu'il était né un Roi des Juifs. Le Calendrier Grec compte quatorze mille enfants égorgés dans cette occasion.

C'est de toutes les actions de tous les Tyrans la plus horrible. Il n'y en a point d'exemple dans l'Histoire du monde entier.

Cependant le meilleur Ecrivain qu'aient jamais eu les Juifs, le seul estimé des Romains & des Grécs, ne fait nulle mention de cet événement, aussi singulier qu'épouvantable. Il ne parle point de la nouvelle étoile qui avait paru en Orient après la naissance du Sauveur; phénomène éclatant, qui ne devait pas échapper à la connaissance d'un Historien aussi éclairé que l'était Joseph. Il garde encore le silence sur les ténèbres qui couvrirent toute la terre en plein midi, pendant trois heures, à la mort du Sauveur, sur la grande quantité des tombeaux qui s'ouvrirent dans ce moment, & sur la foule des Justes qui ressusciterent.

Les Savants ne cessent de témoigner leur surprise de voir qu'aucun Historien Romain n'a parlé de ces prodiges, arrivés sous l'empire de Tibere, sous les yeux d'un Gouverneur Romain, & d'une Garnison Romaine, qui devait avoir envoyé à l'Empereur & au Sénat, un détail circonstancié du plus miraculeux événement dont les hommes aient jamais entendu parler. Rome elle-même devait

avoir été plongée pendant trois heures dans d'épaisses ténèbres; ce prodige devait avoir été marqué dans les fastes de Rome, & dans ceux de toutes les Nations. Dieu n'a pas voulu que ces choses divines aient été écrites par des mains profanes.

Les mêmes Savants trouvent encore quelques difficultés dans l'Histoire des Evangiles. Ils remarquent que dans St. Matthieu, Jesus-Christ dit aux Scribes & aux Pharisiens, que tout le sang innocent qui a été répandu sur la terre, doit retomber sur eux, depuis le sang d'Abel le juste, jusqu'à Zacharie, fils de Barac, qu'ils ont tué entre le Temple & l'Autel.

Il n'y a point, disent-ils, dans l'Histoire des Hébreux, de Zacharie tué dans le Temple avant la venue du Messie, ni de son temps : mais on trouve dans l'Histoire du siège de Jérusalem, par Joseph, un Zacharie, fils de Barac, tué au milieu du Temple, par la faction des Zelotes. C'est au chap. 19. du Livre 4. De là ils soupçonnent que l'Evangile selon St. Matthieu a été écrit après la prise de Jérusalem par Titus. Mais tous les doutes, & toutes les objections de cette espece, s'évanouissent dès qu'on considère la différence infinie qui doit être entre les Livres divinement inspirés, & les Livres des hommes. Dieu voulut envelopper d'un nuage aussi respectable qu'obscur sa naissance, sa vie & sa mort. Ses voies sont en tout différentes des nôtres.

Les Savants se sont aussi fort tourmentés sur la différence des deux Généalogies de Jesus-Christ. St. Matthieu donne pour Pere à Joseph, Jacob ; à Jacob, Matam ; à Matam, Eléazar. St. Luc, au contraire, dit que Joseph était fils d'Héli ; Héli, de Mattat ; Mattat, de Lévi ; Lévi, de Janno, &c. Ils ne veulent pas concilier les cinquante-six Ancêtres que Luc donne à Jesus depuis Abraham, avec

les quarante-deux Ancêtres différents que Matthieu lui donne depuis le même Abraham ; & ils sont effarouchés que Matthieu, en parlant de quarante-deux Générations, n'en rapporte pourtant que quarante & une.

Ils forment encore des difficultés sur ce que Jesus n'est point fils de Joseph, mais de Marie. Ils élèvent aussi quelques doutes sur les miracles de notre Sauveur, en citant St. Augustin, St. Hilaire, & d'autres qui ont donné aux récits de ces miracles un sens mystique, un sens allégorique : comme au figuier maudit & séché pour n'avoir pas porté de figues, quand ce n'était pas le temps des figues ; aux démons envoyés dans les corps des cochons, dans un Pays où l'on ne nourrissait point de cochons ; à l'eau changée en vin sur la fin d'un repas où les convives étaient déjà échauffés. Mais toutes ces critiques des Savants sont confondues par la foi, qui n'en devient que plus pure. Le but de cet article est uniquement de suivre le fil historique, & de donner une idée précise des faits sur lesquels personne ne dispute.

Premièrement, Jesus naquit sous la Loi Mosaïque ; il fut circoncis suivant cette Loi, il en accomplit tous les préceptes, il en célébra toutes les fêtes, & il ne prêcha que la morale ; il ne révéla point le mystère de son Incarnation ; il ne dit jamais aux Juifs qu'il était né d'une Vierge ; il reçut la bénédiction de Jean dans l'eau du Jourdain, cérémonie à laquelle plusieurs Juifs se soumettaient ; mais il ne baptisa jamais personne ; il ne parla point des sept Sacrements ; il n'institua point de Hiérarchie Ecclésiastique de son vivant. Il cacha à ses Contemporains qu'il était Fils de Dieu, éternellement engendré, consubstantiel à Dieu, & que le St. Esprit procédait du Pere & du Fils. Il ne dit point que sa Personne était composée de deux natures, & de deux volontés ; il voulut que ces grands mystères ful-

sent annoncés aux hommes dans la suite des temps, par ceux qui seraient éclairés des lumières du St. Esprit. Tant qu'il vécut, il ne s'écarta en rien de la Loi de ses Pères; il ne montra aux hommes qu'un Juste agréable à Dieu, persécuté par ses envieux, & condamné à la mort par des Magistrats prévenus. Il voulut que sa sainte Eglise, établie par lui, fit tout le reste.

Joseph, au chap. XII de son Histoire, parle d'une Secte de Juifs rigoristes, nouvellement établie par un nommé Judas, Galiléen. *Ils méprisent, dit-il, les maux de la terre; ils triomphent des tourments par leur constance; ils préfèrent la mort à la vie lorsque le sujet en est honorable. Ils ont souffert le fer & le feu, & vu briser leurs os, plutôt que de prononcer la moindre parole contre leur Législateur, ni manger des viandes défendues.*

Il paraît que ce portrait tombe sur les Judaïtes, & non pas sur les Esséniens. Car voici les paroles de Joseph : *Judas fut l'auteur d'une nouvelle Secte, entièrement différente des trois autres, c'est-à-dire, des Saducéens, des Pharisiens & des Esséniens.* Il continue, & dit : *Ils sont Juifs de nation, vivent unis entre eux, & regardent la volupté comme un vice;* le sens naturel de cette phrase fait voir que c'est des Judaïtes dont l'Auteur parle.

Quoi qu'il en soit, on connaît ces Judaïtes avant que les Disciples du Christ commencent à faire un parti considérable dans le monde.

Les Thérapeutes étaient une Société différente des Esséniens & des Judaïtes; ils ressemblaient aux Gymnosophistes des Indes, & aux Brames. *Ils ont, dit Philon, un mouvement d'amour céleste, qui les jette dans l'enthousiasme des Bacchantes & des Corybantes, & qui les met dans l'état de la contemplation à laquelle ils aspirent.* Cette Secte naquit dans Alexandrie, qui était toute remplie de Juifs, & s'étendit beaucoup dans l'Egypte.

Les Disciples de Jean-Baptiste s'étendirent aussi un peu en Egypte, mais principalement dans la Syrie & dans l'Arabie ; il y en eut aussi dans l'Asie mineure. Il est dit dans les Actes des Apôtres, (ch. 19) que Paul en rencontra plusieurs à Ephèse ; il leur dit : *Avez-vous reçu le Saint-Esprit ?* Ils lui répondirent : *Nous n'avons pas seulement oui dire qu'il y ait un St. Esprit.* Il leur dit : *Quel baptême avez-vous donc reçu ?* Ils lui répondirent : *Le baptême de Jean.*

Il y avait dans les premières années qui suivirent la mort de Jésus, sept Sociétés ou Sectes différentes chez les Juifs ; les Pharisiens, les Saducéens, les Esséniens, les Juïdaïtes, les Thérapeutes, les Disciples de Jean, & les Disciples de Christ, dont Dieu conduisait le petit troupeau dans des sentiers inconnus à la sagesse humaine.

Les Fideles eurent le nom de Chrétiens dans Antioche, vers l'année soixante de notre Ere vulgaire ; mais ils furent connus dans l'Empire Romain, comme nous le verrons dans la suite, sous d'autres noms. Ils ne se distinguaient auparavant que par le nom de Frères, de Saints, ou de Fideles. Dieu, qui était descendu sur la terre pour y être un exemple d'humilité & de pauvreté, donnait ainsi à son Église les plus faibles commencements, & la dirigeait dans ce même état d'humiliation, dans lequel il avait voulu naître. Tous les premiers Fideles furent des hommes obscurs ; ils travaillent tous de leurs mains. L'Apôtre Paul témoigne qu'il gagnait sa vie à faire des tentes. St. Pierre ressuscita la couturière Dorcas, qui faisait les robes des Frères. L'assemblée des Fideles se tenait à Joppé, dans la maison d'un Corroyeur, nommé Simon, comme on le voit au chap. 9. des Actes des Apôtres.

Les Fideles se répandirent secrètement en Grèce ; & quelques-uns allèrent de là à Rome, parmi les Juifs à qui

les Romains permettaient une Synagogue. Ils ne se séparent point d'abord des Juifs; ils garderent la circoncision: & comme on l'a déjà remarqué ailleurs, les quinze premiers Evêques de Jérusalem furent tous circoncis.

Lorsque l'Apôtre Paul prit avec lui Timothée, qui était fils d'un Pere Gentil, il le circonciit lui-même dans la petite Ville de Listre. Mais Tite, son autre Disciple, ne voulut point se soumettre à la circoncision. Les Freres Disciples de Jesus furent unis aux Juifs, jusqu'au temps où Paul esfuya une persécution à Jérusalem, pour avoir amené des Etrangers dans le Temple. Il était accusé par les Juifs de vouloir détruire la Loi Mosaïque par Jesus-Christ. C'est pour se laver de cette accusation que l'Apôtre Jacques proposa à l'Apôtre Paul de se faire raser la tête, & de s'aller purifier dans le Temple avec quatre Juifs qui avaient fait vœu de se raser: *Prenez-les avec vous*, lui dit Jacques, (chap. 21. Act. des Apôt.) *purifiez-vous avec eux, & que tout le monde sache que ce que l'on dit de vous est faux, & que vous continuez à garder la Loi de Moïse.*

Paul n'en fut pas moins accusé d'impiété & d'hérésie, & son procès criminel dura long-temps; mais on voit évidemment par les accusations mêmes intentées contre lui, qu'il était venu à Jérusalem pour observer les Rites Judaiques.

Il dit à Festus ces propres paroles: (chap. 25. des Actes) *Je n'ai péché ni contre la Loi Juive, ni contre le Temple.*

Les Apôtres annonçaient Jesus-Christ comme Juif, observateur de la Loi Juive, envoyé de Dieu pour la faire observer.

La circoncision est utile, dit l'Apôtre Paul, (chap. 2. Epit. aux Rom.) si vous observez la Loi; mais si vous la violez, votre circoncision devient prépuce. Si un incir-

concis garde la Loi, il sera comme circoncis. Le vrai Juif est celui qui est Juif intérieurement.

Quand cet Apôtre parle de Jesus-Christ dans ses Epîtres, il ne révèle point le mystère ineffable de sa consubstantiabilité avec Dieu; nous sommes délivrés par lui (dit-il, chap. 5. Epit. aux Rom.) de la colere de Dieu; le don de Dieu s'est répandu sur nous, par la grace donnée à un seul homme qui est Jesus-Christ.... La mort a régné par le péché d'un seul homme; les Justes régneront dans la vie par un seul homme, qui est Jesus-Christ.

Et au chap. 8 : Nous, les Héritiers de Dieu, & les Cohéritiers de Christ. Et au chap. 16 : A Dieu, qui est le seul sage, honneur & gloire par Jesus-Christ.... Vous êtes à Jesus-Christ, & Jesus-Christ à Dieu. (1e. aux Corinth. chap. 3.)

Et, (1e. aux Cor. chap. 15. v. 27. Tout lui est assujetti, en exceptant sans doute Dieu qui lui a assujetti toutes choses.

On a eu quelque peine à expliquer le passage de l'Epître aux Philippiens : *Ne faites rien par une vaine gloire; croyez mutuellement par humilité que les autres vous sont supérieurs, ayez les mêmes sentiments que Jesus-Christ, qui étant dans l'empreinte de Dieu, n'a point cru sa proie de s'égaler à Dieu.* Ce passage paraît très-bien approfondi, & mis dans tout son jour, dans une Lettre qui nous reste des Eglises de Vienne & de Lyon, écrite l'an 117, & qui est un précieux monument de l'Antiquité. On loue dans cette Lettre la modestie de quelques Fideles : *Ils n'ont pas voulu, dit la Lettre, prendre le grand titre de Martyrs, (pour quelques tribulations) à l'exemple de Jesus-Christ, lequel étant empreint de Dieu, n'a pas cru sa proie la qualité d'égal à Dieu.* Origene dit aussi dans son Commentaire sur Jean : La grandeur de Jesus a plus éclaté quand il

s'est humilié, que s'il eût fait sa proie d'être égal à Dieu. En effet, l'explication contraire est un contresens visible. Que signifierait : *Croyez les autres supérieurs à vous; imitez Jesus, qui n'a pas cru que c'était une proie, une usurpation de s'égaler à Dieu?* Ce serait visiblement se contredire, ce serait donner un exemple de grandeur pour un exemple de modestie, ce serait pécher contre le sens commun.

La sagesse des Apôtres fondait ainsi l'Eglise naissante. Cette sagesse ne fut point altérée par la dispute qui survint entre les Apôtres Pierre, Jacques & Jean d'un côté, & Paul de l'autre. Cette contestation arriva à Antioche. L'Apôtre Pierre, autrement Céphas, ou Simon Barjones, mangeait avec les Gentils convertis, & n'observait point avec eux les cérémonies de la Loi, ni la distinction des viandes ; il mangeait, lui, Barnabé, & d'autres Disciples, indifféremment du porc, des chairs étouffées, des animaux qui avaient le pied fendu & qui ne rumaient pas ; mais plusieurs Juifs Chrétiens arrivés, St. Pierre se remit avec eux à l'abstinence des viandes défendues, & aux cérémonies de la Mosaïque.

Cette action paraissait très-prudente ; il ne voulait pas scandaliser les Juifs Chrétiens, ses compagnons ; mais St. Paul s'éleva contre lui avec un peu de dureté. *Je lui résistai, dit-il, à sa face, parce qu'il était blâmable,* (Epître aux Galates, chap. 2.)

Cette querelle paraît d'autant plus extraordinaire de la part de St. Paul, qu'ayant été d'abord persécuteur, il devait être plus modéré, & que lui-même il était allé sacrifier dans le Temple à Jérusalem, qu'il avait circoncis son Disciple Timothée, qu'il avait accompli les Rites Juifs qu'il reprochait alors à Céphas. St. Jérôme prétend que cette querelle entre Paul & Céphas était feinte. Il dit dans sa première Homélie, tome 3, qu'ils firent comme deux

Avocats qui s'échauffent & se piquent au Barreau, pour avoir plus d'autorité sur leurs Clients; il dit que Pierre Céphas, étant destiné à prêcher aux Juifs, & Paul aux Gentils, ils firent semblant de se quereller; Paul, pour gagner les Gentils; & Pierre, pour gagner les Juifs. Mais St. Augustin n'est point du tout de cet avis. *Je suis fâché, dit-il, dans l'Epître à Jérôme, qu'un aussi grand homme se rende le patron du mensonge : Patronum mendacii.*

Au reste, si Pierre était destiné aux Juifs judaïsants, & Paul aux Etrangers, il est très-probable que Pierre ne vint point à Rome. Les Actes des Apôtres ne font aucune mention du voyage de Pierre en Italie.

Quoi qu'il en soit, ce fut vers l'an 60 de notre Ere que les Chrétiens commencerent à se séparer de la Communion Juive, & c'est ce qui leur attira tant de querelles & tant de persécutions de la part des Synagogues répandues à Rome, en Grece, dans l'Egypte & dans l'Asie. Ils furent accusés d'impiété, d'athéisme par leurs Frères Juifs, qui les excommuniaient dans leurs Synagogues trois fois les jours du Sabbath. Mais Dieu les soutint toujours au milieu des persécutions.

Petit à petit plusieurs Eglises se formerent, & la séparation devint entière entre les Juifs & les Chrétiens avant la fin du premier siècle; cette séparation était ignorée du Gouvernement Romain. Le Sénat de Rome, ni les Empereurs, n'entraient point dans ces querelles d'un petit parti que Dieu avait jusques-là conduit dans l'obscurité, & qu'il élevait par des degrés insensibles.

Il faut voir dans quel état était alors la Religion de l'Empire Romain. Les mystères & les expiations étaient accrédités dans presque toute la terre. Les Empereurs, (il est vrai) les Grands & les Philosophes, n'avaient nulle foi à ces mystères; mais le Peuple, qui, en fait de Reli-

gion, donne la loi aux Grands, leur imposait la nécessité de se conformer en apparence à son culte. Il faut, pour l'enchaîner, paraître porter les mêmes chaînes que lui. Cicéron lui-même fut initié aux Mysteres d'Eleusine. La connaissance d'un seul Dieu était le principal dogme qu'on annonçait dans ces Fêtes mystérieuses & magnifiques. Il faut avouer que les Prieres & les Hymnes qui nous sont restés de ces mystères, sont ce que le Paganisme a de plus pieux & de plus admirable.

Les Chrétiens qui n'adoraient aussi qu'un seul Dieu, eurent par-là plus de facilité de convertir plusieurs Génitils. Quelques Philosophes de la Secte de Platon devinrent Chrétiens. C'est pourquoi les Peres de l'Eglise, des trois premiers siècles, furent tous Platoniciens.

Le zèle inconsidéré de quelques-uns ne nuisit point aux vérités fondamentales. On a reproché à St. Justin, l'un des premiers Peres, d'avoir dit dans son Commentaire sur Isaïe, que les Saints jouiraient, dans un règne de mille ans sur la terre, de tous les biens sensuels. On lui a fait un crime d'avoir dit dans son Apologie du Christianisme, que Dieu ayant fait la terre, en laissa le soin aux Anges, lesquels étant devenus amoureux des femmes, leur firent des enfants qui sont les démons.

On a condamné Laftance & d'autres Peres, pour avoir supposé des Oracles des Sybillles. Il prétendait que la Sybille Eritrée avait fait ces quatre vers Grecs, dont voici l'explication littérale :

Avec cinq pains & deux poissons  
Il nourrira cinq mille hommes au désert,  
Et en ramassant les morceaux qui resteront  
Il en remplira douze paniers.

On reprocha aussi aux premiers Chrétiens la supposition de quelques vers acrostiches d'une ancienne Sybille, les

lesquels commençaient tous par les lettres initiales du nom de Jésus-Christ , chacune dans leur ordre.

Mais ce zèle de quelques Chrétiens , qui n'était pas selon la science , n'empêcha pas l'Eglise de faire les progrès que Dieu lui destinait. Les Chrétiens célébrerent d'abord leurs mystères dans des maisons retirées , dans des cavés , pendant la nuit ; de là leur vint le titre de Lucifugaces (selon Minutius Felix.) Philon les appelle Gesséens. Leurs noms les plus communs , dans les quatre premiers siecles chez les Gentils , étaient ceux de Galiléens , & de Nazaréens ; mais celui de Chrétiens a prévalu sur tous les autres.

Ni la Hiérarchie , ni les Usages ne furent établis tout d'un coup ; les temps apostoliques furent différents des temps qui les suivirent. St. Paul , dans sa 1e. aux Corinthiens , nous apprend que les Freres , soit circoncis , soit incirconcis , étant assemblés , quand plusieurs Prophetez voulaient parler , il fallait qu'il n'y en eût que deux ou trois qui parlassent ; & que si quelqu'un pendant ce temps-là avait une révélation , le Prophète , qui avait pris la parole , devait se taire.

C'est sur cet usage de l'Eglise primitive que se fondent encore aujourd'hui quelques Communions Chrétiennes , qui tiennent des assemblées sans Hiérarchie. Il était permis alors à tout le monde de parler dans l'Eglise , excepté aux femmes ; ce qui est aujourd'hui la Ste. Messe , qui se célèbre au matin , était la Cene qu'on faisait le soir ; ces usages changerent à mesure que l'Eglise se fortifia. Une Société plus étendue exigea plus de règlements , & la prudence des Pasteurs se conforma aux temps & aux lieux ?

Saint Jérôme & Eusebe rapportent que quand les Eglises reçurent une forme , on y distingua peu à peu cinq Ordres différents. Les Surveillants , Episcopoi , d'où sont venus les Evêques ; les Anciens de la Société , Presbiteroi ,

les Prêtres, les Servants, ou Diaires; les Pistois, Croyants, Initiés, c'est-à-dire, les Baptisés, qui avaient part aux soupers des Agapes; & les Catécumenes & Energumenes, qui attendaient le baptême. Aucun, dans ces cinq Ordres, ne portait d'habit différent des autres; aucun n'était fait constraint au célibat, témoin le Livre de Tertullien, dédié à sa femme; témoin l'exemple des Apôtres. Aucune représentation, soit en peinture, soit en sculpture, dans leurs assemblées, pendant les trois premiers siecles. Les Chrétiens cachaient soigneusement leurs Livres aux Gentils; ils ne les confiaient qu'aux Initiés; il n'était pas même permis aux Catécumenes de réciter l'Oraison Dominicale.

Ce qui distinguait le plus les Chrétiens, & ce qui a duré jusqu'à nos derniers temps, était le pouvoir de chasser les diables avec le signe de la Croix. Origene, dans son Traité contre Celse, avoue, au nombre 133, qu'Antinoüs, divinisé par l'Empereur Adrian, faisait des miracles en Egypte par la force des charmes & des prestiges; mais il dit que les diables sortent du corps des possédés à la prononciation du seul nom de Jésus.

Tertullien va plus loin, & du fond de l'Afrique où il était, il dit dans son Apologétique, au chap. 23: *Si vos Dieux ne confessent pas qu'ils sont des diables à la présence d'un vrai Chrétien, nous voulons bien que vous répandiez le sang de ce Chrétien. Y a-t-il une démonstration plus claire?*

En effet, Jésus-Christ envoya ses Apôtres pour chasser les démons. Les Juifs avaient aussi de son temps le don de les chasser; car lorsque Jésus eut délivré des possédés, & eut envoyé les diables dans les corps d'un troupeau de cochons, & qu'il eut opéré d'autres guérissons pareilles, les Pharisiens dirent: Il chasse les démons par la puissance de Belzébut. *Si c'est par Belzébut que je les chas-*

*se, répondit Jésus, par qui vos fils les chassent-ils?* Il est incontestable que les Juifs se vantaient de ce pouvoir; ils avaient des exorcistes & des Exorcismes. On invoquait le nom de Dieu, de Jacob & d'Abraham. On mettait des herbes consacrées dans le nez des démoniaques, (Joseph rapporte une partie de ces cérémonies.) Ce pouvoir sur les diables, que les Juifs ont perdu, fut transmis aux Chrétiens, qui semblent aussi l'avoir perdu depuis quelque-temps.

Dans le pouvoir de chasser les démons, était compris celui de détruire les opérations de la magie; car la magie fut toujours en vigueur chez toutes les Nations. Tous les Peres de l'Eglise rendent témoignage à la magie. Saint Justin avoue dans son Apologétique, au Livre 3, qu'on évoque souvent les ames des morts, & en tire un argument en faveur de l'immortalité de l'ame. Lactance, au Liv. 7. de ses Institutions divines, dit: *Que si on osait nier l'existence des ames après la mort, le Magicien vous en convaincrait bientôt en les faisant paraître.* Irenée, Clément Alexandrin, Tertullien, l'Evêque Cyprien, tous affirment la même chose. Il est vrai qu'aujourd'hui tout est changé, & qu'il n'y a pas plus de Magiciens que de Démoniaques; mais il s'en trouvera quand il plaira à Dieu.

Quand les Sociétés Chrétiennes devinrent un peu nombreuses, & que plusieurs s'éleverent contre le culte de l'Empire Romain, les Magistrats sévirent contre elles; & les Peuples sur-tout les persécuterent. On ne persécutait point les Juifs qui avaient des priviléges particuliers, & qui se renfermaient dans leurs Synagogues; on leur permettait l'exercice de leur Religion, comme on fait encore aujourd'hui à Rome: on souffrait tous les cultes divers répandus dans l'Empire, quoique le Sénat ne les adoptât pas.

Mais les Chrétiens se déclarant ennemis de tous ces

cultes , & sur-tout de celui de l'Empire , furent exposés plusieurs fois à ces cruelles épreuves.

Un des premiers & des plus célèbres Martyrs , fut Ignace , Evêque d'Antioche , condamné par l'Empereur Trajan lui-même , alors en Asie , & envoyé par ses ordres à Rome , pour être exposé aux bêtes , dans un temps où l'on ne massacrait point à Rome les autres Chrétiens . On ne sait point de quoi il était accusé auprès de cet Empereur , renommé d'ailleurs pour sa clémence ; il fallait que St. Ignace eût de bien violents ennemis . Quoi qu'il en soit , l'Histoire de son martyre rapporte qu'on lui trouva le nom de Jesus-Christ gravé sur le cœur , en caractères d'or ; & c'est de-là que les Chrétiens prirent en quelques endroits le nom de Théophores , qu'Ignace s'était donné à lui-même .

On nous a conservé une Lettre de lui , par laquelle il prie les Evêques & les Chrétiens de ne point s'opposer à son martyre ; soit que dès-lors les Chrétiens fussent assez puissants pour le délivrer , soit que parmi eux quelques-uns eussent assez de crédit pour obtenir sa grâce . Ce qui est encore très-remarquable , c'est qu'on souffrit que les Chrétiens de Rome vinssent au-devant de lui quand il fut amené dans cette Capitale ; ce qui prouve évidemment qu'on punissait en lui la personne , & non pas la Secte .

Les persécutions ne furent pas continuées . Origene , dans son Livre 3<sup>e</sup> , contre Celse , dit : *On peut compter facilement les Chrétiens qui sont morts pour leur Religion , parce qu'il en est mort peu , & seulement de temps en temps , & par intervalle .*

Dieu eut un si grand soin de son Eglise , que , malgré ses ennemis , il fit en sorte qu'elle tint cinq Conciles dans le premier siecle , seize dans le second , & trente dans le troisième ; c'est-à-dire des Assemblées tolérées . Ces Assemblées furent quelquefois défendues , quand la fausse pru-

dence des Magistrats craignit qu'elles ne devinssent tumultueuses. Il nous est resté peu de procès verbaux des Proconsuls & des Préteurs qui condamnerent les Chrétiens à mort. Ce serait les seuls Actes sur lesquels on pût constater les accusations portées contr' eux, & leurs supplices.

Nous avons un fragment de Denis d'Alexandrie, dans lequel il rapporte l'Extrait du Greffe d'un Proconsul d'Egypte, sous l'Empereur Valérien; le voici:

„ Denis , Fauste , Maxime , Marcel , & Cheremon ,  
 „ ayant été introduits à l'audience , le Préfet Emilien  
 „ leur a dit : Vous avez pu connaître par les entretiens  
 „ que j'ai eus avec vous , & par tout ce que je vous en ai  
 „ écrit , combien nos Princes ont témoigné de bonté à  
 „ votre égard ; je veux bien encore vous le redire : ils  
 „ font dépendre votre conservation & votre salut de vous-  
 „ mêmes , & votre destinée est entre vos mains ; ils ne  
 „ demandent de vous qu'une seule chose , que la raison  
 „ exige de toute personne raisonnable ; c'est que vous ado-  
 „ riez les Dieux protecteurs de leur Empire , & que vous  
 „ abandonniez cet autre culte si contraire à la nature &  
 „ au bon sens .

„ Denis a répondu : Chacun n'a pas les mêmes Dieux ,  
 „ & chacun adore ceux qu'il croit l'être véritablement .

„ Le Préfet Emilien a repris : Je vois bien que vous  
 „ êtes des ingratis , qui abusez des bontés que les Empe-  
 „ reurs ont pour vous . Eh bien , vous ne demeurerez pas  
 „ davantage dans cette Ville , & je vous envoie à Cephro ,  
 „ dans le fond de la Lybie ; ce sera là le lieu de votre  
 „ bannissement , selon l'ordre que j'en ai reçu de nos Em-  
 „ pereurs : au reste , ne pensez pas y tenir vos Assem-  
 „ blées , ni aller faire vos prières dans ces lieux que vous  
 „ nommez des cimetieres ; cela vous est absolument défen-  
 „ du , & je ne le permettrai à personne .

Rien ne porte plus les caractères de vérité, que ce procès verbal. On voit par-là qu'il y avait des temps où les assemblées étaient prohibées. C'est ainsi que parmi nous il est défendu aux Calvinistes de s'assembler dans le Languedoc; nous avons même quelquefois fait pendre & rouer des Ministres, ou Prédicants, qui tenaient des assemblées malgré les Loix. C'est ainsi qu'en Angleterre & en Irlande, les assemblées sont défendues aux Catholiques Romains; & il y a eu des occasions, où les délinquants ont été condamnés à la mort.

Malgré ces défenses portées par les Loix Romaines, Dieu inspira à plusieurs Empereurs de l'indulgence pour les Chrétiens. Dioclétien même, qui passe chez les ignorants pour un persécuteur; Dioclétien, dont la première année de regne est encore l'époque de l'Ere des Martyrs, fut, pendant plus de dix-huit ans, le protecteur déclaré du Christianisme, au point que plusieurs Chrétiens eurent des charges principales auprès de sa Personne. Il souffrit même que dans Nicomédie, sa résidence, il y eût une superbe Eglise, élevée vis-à-vis son Palais. Enfin il épousa une Chrétienne.

Le César Galérius ayant malheureusement été prévenu contre les Chrétiens, dont il croyait avoir à se plaindre, engagea Dioclétien à faire détruire la Cathédrale de Nicomédie. Un Chrétien, plus zélé que sage, mit en pieces l'Edit de l'Empereur, & de là vint cette persécution si fameuse, dans laquelle il y eut plus de deux cents personnes condamnées à la mort, dans toute l'étendue de l'Empire Romain, sans compter ceux que la fureur du petit Peuple, toujours fanatique & toujours barbare, put faire périr, contre les formes juridiques.

Il y eut en divers temps un si grand nombre de Martyrs, qu'il faut bien se donner de garde d'ébranler la vérité de l'Histoire de ces véritables Confesseurs de notre

sainte Religion, par un mélange dangereux de fables & de faux martyrs.

Le Bénédictin Don Ruinart, par exemple, homme d'ailleurs aussi instruit qu'estimable & zélé, aurait dû choisir avec plus de discréption ses Actes sincères. Ce n'est pas assez qu'un manuscrit soit tiré de l'Abbaye de St. Benoît sur Loire, ou d'un Couvent de Célestins de Paris, conforme à un manuscrit des Feuillants, pour que cet Acte soit authentique ; il faut que cet Acte soit ancien, écrit par des Contemporains, & qu'il porte d'ailleurs tous les caractères de la vérité.

Il aurait pu se passer de rapporter l'aventure du jeune Romanus, arrivée en 303. Ce jeune Romain avait obtenu son pardon de Dioclétien dans Antioche. Cependant, il dit que le Juge Asclépiade le condamna à être brûlé. Des Juifs, présents à ce spectacle, se moquerent du jeune saint Romanus, & reprocherent aux Chrétiens que leur Dieu les laissait brûler, lui qui avait délivré Sidrac, Misac & Abdenago de la fournaise ; qu'aussi-tôt il s'éleva, dans le temps le plus serein, un orage qui éteignit le feu ; qu'aujourd'hui le Juge ordonna qu'on coupât la langue au jeune Romanus ; que le premier Médecin de l'Empereur se trouvant là, fit officieusement la fonction de bourreau, & lui coupa la langue dans la racine ; qu'aussi-tôt le jeune-homme, qui était begue auparavant, parla avec beaucoup de liberté ; que l'Empereur fut étonné que l'on parlât si bien sans langue ; que le Médecin, pour réitérer cette expérience, coupa sur le champ la langue à un passant, lequel en mourut subitement.

Eusebe, dont le Bénédictin Ruinart a tiré ce conte, devait respecter assez les vrais miracles, opérés dans l'ancien & dans le nouveau Testament, (desquels personne ne doutera jamais) pour ne pas leur associer des histoires

res si suspectes , lesquelles pourraient scandaliser les faibles.

Cette dernière persécution ne s'étendit pas dans tout l'Empire. Il y avait alors en Angleterre quelque Christianisme , qui s'éclipsa bientôt pour reparaître ensuite sous les Rois Saxons. Les Gaules méridionales & l'Espagne , étaient remplies de Chrétiens. Le César Constance Chlore les protégea beaucoup dans toutes ces Provinces. Il avait une Concubine , qui était Chrétienne ; c'est la mère de Constantin , connue sous le nom de Ste. Hélène ; car il n'y eut jamais de mariage avéré entre elle & lui , & il la renvoya même dès l'an 92 , quand il épousa la fille de Maximien Hercule ; mais elle avait conservé sur lui beaucoup d'ascendant , & lui avait inspiré une grande affection pour notre sainte Religion.

La divine Providence prépara , par des voies qui semblent humaines , le triomphe de son Eglise. Constance Chlore mourut en 306 , à York en Angleterre , dans un temps où les enfants qu'il avait de la fille d'un César étaient en bas âge , & ne pouvaient prétendre à l'Empire. Constantin eut la confiance de se faire élire à York par cinq ou six mille Soldats Allemands , Gaulois & Anglais pour la plupart. Il n'y avait pas d'apparence que cette élection faite sans le consentement de Rome , du Sénat , & des Armées , pût prévaloir ; mais Dieu lui donna la victoire sur Maxentius , élu à Rome , & le délivra enfin de tous ses Collègues. On ne peut dissimuler qu'il ne se rendit d'abord indigne des faveurs du Ciel , par le meurtre de tous ses proches , de sa femme & de son fils.

On peut douter de ce que Zozime rapporte à ce sujet. Il dit que Constantin , agité de remords , après tant de crimes , demanda aux Pontifes de l'Empire , s'il y avait quelques expiations pour lui , & qu'ils lui dirent qu'ils n'en connaissaient pas. Il est bien vrai qu'il n'y en avait

point eu pour Néron, & qu'il n'avait osé assister aux sacrés mystères en Grèce. Cependant, les Tauroboles étaient en usage; & il est bien difficile de croire qu'un Empereur tout-puissant n'ait pu trouver un Prêtre qui voulût lui accorder des sacrifices expiatoires. Peut-être même est-il encore moins croyable que Constantin, occupé de la guerre, de son ambition, de ses projets, & environné de flatteurs, ait eu le temps d'avoir des remords. Zozime ajoute qu'un Prêtre Egyptien, arrivé d'Espagne, qui avait accès à sa porte, lui promit l'expiation de tous ses crimes dans la Religion Chrétienne. On a soupçonné que ce Prêtre était Ozius, Evêque de Cordoue.

Quoi qu'il en soit, Constantin communia avec les Chrétiens, bien qu'il ne fût jamais que Catécumene, & réserva son Baptême pour le moment de sa mort. Il fit bâtir sa Ville de Constantinople, qui devint le centre de l'Empire & de la Religion Chrétienne. Alors l'Eglise prit une forme auguste.

Il est à remarquer que dès l'an 314., avant que Constantin résidât dans sa nouvelle Ville, ceux qui avaient persécuté les Chrétiens furent punis par eux de leurs cruautés. Les Chrétiens jetterent la femme de Maximien dans l'Oronte; ils égorgèrent tous ses Parents; ils massacrèrent, dans l'Egypte & dans la Palestine, les Magistrats qui s'étaient le plus déclarés contre le Christianisme. La veuve & la fille de Dioclétien s'étant cachées à Thessalonique, furent reconnues, & leur corps fut jeté dans la mer. Il eût été à souhaiter que les Chrétiens eussent moins écouté l'esprit de vengeance; mais Dieu, qui punit selon sa justice, voulut que les mains des Chrétiens fussent teintes du sang de leurs persécuteurs, sitôt que ces Chrétiens furent en liberté d'agir.

Constantin convoqua, assembla dans Nicée, vis-à-vis

de Constantinople, le premier Concile écuménique , auquel présida Ozius. On y décida la grande question qui agitait l'Eglise, touchant la Divinité de Jesus-Christ : les uns se prévalaient de l'opinion d'Origene , qui dit, au chap. 6. contre Celse : *Nous présentons nos prières à Dieu par Jesus, qui tient le milieu entre les natures créées & la nature incréée, qui nous apporte la grace de son Pere, & présente nos prières au grand Dieu en qualité de notre Pontife.* Ils s'appuyaient aussi sur plusieurs passages de St. Paul , dont on a rapporté quelques-uns. Ils se fondaient surtout sur ces paroles de Jesus-Christ : *Mon Pere est plus grand que moi ; & ils regardoient Jesus comme le premier né de la création, comme la plus pure émanation de l'Etre suprême, mais non pas précisément comme Dieu.*

Les autres , qui étaient Orthodoxes, alléguoient des passages plus conformes à la Divinité éternelle de Jesus, comme celui-ci : *Mon Pere & moi , nous sommes la même chose ;* paroles que les adversaires interprétaient comme signifiant, *mon Pere & moi avons le même dessein, la même volonté; je n'ai point d'autres désirs que ceux de mon Pere.* Alexandre, Evêque d'Alexandrie , & après lui Athanase, étaient à la tête des Orthodoxes ; & Eusebe, Evêque de Nicomédie , avec dix-sept autres Evêques , le Prêtre Arius & plusieurs autres Prêtres étaient dans le parti opposé. La querelle fut d'abord envénimée, parce que St. Alexandre traita ses adversaires d'Antechrists.

Enfin , après bien des disputes , le St. Esprit décida ainsi dans le Concile par la bouche de 299 Evêques contre dix-huit : *Jesus est fils unique de Dieu , engendré du Pere , c'est-à-dire , de la substance du Pere , Dieu de Dieu , Lumière de lumière , vrai Dieu de vrai Dieu , consubstantiel au Pere ; nous croyons aussi au St. Esprit , &c.* Ce fut la formule du Concile. On voit par cet exemple combien les Evêques l'em-

portaient sur les simples Prêtres. Deux mille personnes du second Ordre étaient de l'avis d'Arius, au rapport de deux Patriarches d'Alexandrie, qui ont écrit la Chronique d'Alexandrie en Arabe. Arius fut exilé par Constantin; mais Athanase le fut aussi bientôt après, & Arius fut rappelé à Constantinople: mais St. Macaire pria Dieu si ardemment de faire mourir Arius, avant que ce Prêtre pût entrer dans la Cathédrale, que Dieu exauça sa prière. Arius mourut en allant à l'Eglise, en 330. L'Empereur Constantin finit sa vie en 337. Il mit son Testament entre les mains d'un Prêtre Arien, & courut entre les bras du Chef des Ariens, Eusebe, Evêque de Nicomédie, ne s'étant fait baptiser qu'au lit de mort, & laissant l'Eglise triomphante, mais divisée.

Les Partisans d'Athanase & ceux d'Eusebe se firent une guerre cruelle; & ce qu'on appelle l'Arianisme, fut long-temps établi dans toutes les Provinces de l'Empire.

Julien le Philosophe, surnommé l'Apostat, voulut étouffer ces divisions, & ne put y parvenir.

Le second Concile général fut tenu à Constantinople en 381. On y expliqua ce que le Concile de Nicée n'avait pas jugé à propos de dire sur le St. Esprit, & on ajouta à la formule de Nicée, que le St. Esprit est Seigneur vivifiant, qui procede du Pere, & qu'il est adoré & glorifié avec le Pere & le Fils.

Ce ne fut que vers le neuvième siècle que l'Eglise Latine statua par degrés que le St. Esprit procede du Pere & du Fils.

En 431, le 3<sup>e</sup>. Concile général, tenu à Ephese, décida que Marie était véritablement mere de Dieu, & que Jesus avait deux natures & une personne. Nestorius, Evêque de Constantinople, qui voulait que la Ste. Vierge fût appellée mere de Christ, fut déclaré *Judas* par le Concile,

& les deux natures furent encore confirmées par le Concile de Calcédoine.

Je passerai légèrement sur les siècles suivants, qui sont assez connus. Malheureusement il n'y eut aucune de ces disputes qui ne causât des guerres, & l'Eglise fut toujours obligée de combattre. Dieu permit encore, pour exercer la patience des Fideles, que les Grecs & les Latins rompisent sans retour au neuvième siècle; il permit encore qu'en Occident il y eût vingt-neuf schismes sanglants pour la Chaire de Rome.

Cependant l'Eglise Grecque, presque toute entière, & toute l'Eglise d'Afrique devinrent esclaves sous les Arabes, & ensuite sous les Turcs, qui élèverent la Religion Mahométane sur les ruines de la Chrétienne; l'Eglise Romaine subsista, mais toujours souillée de sang par plus de six cents ans de discorde, entre l'Empire d'Occident & le Sacerdoce. Ces querelles mêmes la rendirent très-puissante. Les Evêques, les Abbés, en Allemagne, se firent tous Princes; & les Papes acquirent peu à peu la domination absolue dans Rome & dans un Pays de cent lieues. Ainsi Dieu éprouva son Eglise par les humiliations, par les troubles & par la splendeur.

Cette Eglise Latine perdit au seizième siècle la moitié de l'Allemagne, le Dannemarck, la Suede, l'Angleterre, l'Ecosse, l'Irlande, la Suisse, la Hollande; elle a gagné plus de terrain en Amérique par les conquêtes des Espagnols, qu'elle n'en a perdu en Europe; mais avec plus de territoire, elle a bien moins de Sujets.

La Providence divine semblait destiner le Japon, Siam, l'Inde & la Chine, à se ranger sous l'obéissance du Pape, pour le récompenser de l'Asie mineure, de la Syrie, de la Grèce, de l'Egypte, de l'Afrique, de la Russie, & des autres Etats perdus, dont nous avons parlé. St. François Xa-

vier, qui porta le St. Evangile aux Indes Orientales, & au Japon, quand les Portugais y allèrent chercher des marchandises, fit un très-grand nombre de miracles, tous attestés par les RR. PP. Jésuites : quelques-uns disent qu'il ressuscita neuf morts ; mais le R. P. Ribadeneira, dans sa Fleur des Saints, se borne à dire qu'il n'en ressuscita que quatre ; c'est bien assez. La Providence voulut qu'en moins de cent années il y eût des milliers de Catholiques Romains dans les Isles du Japon. Mais le diable sema son ivraie au milieu du bon grain. Les Chrétiens formerent une conjuration suivie d'une guerre civile, dans laquelle ils furent tous exterminés en 1638. Alors la Nation ferma ses Ports à tous les Etrangers, excepté aux Hollandais, qu'on regardait comme des Marchands, & non pas comme des Chrétiens, & qui furent d'abord obligés de marcher sur la Croix pour obtenir la permission de vendre leurs denrées dans la prison où on les renferme lorsqu'ils abordent à Nangazaki.

La Religion Catholique, Apostolique & Romaine fut proscrite à la Chine dans nos derniers temps, mais d'une manière moins cruelle. Les RR. PP. Jésuites n'avaient pas à la vérité ressuscité des morts à la Cour de Pékin, ils s'étaient contentés d'enseigner l'Astronomie, de fondre du canon, & d'être Mandarins. Leurs malheureuses disputes avec des Dominicains & d'autres, scandalisèrent à tel point le grand Empereur Yont-chin, que ce Prince, qui était la justice & la bonté même, fut assez aveugle pour ne plus permettre qu'on enseignât notre sainte Religion, dans laquelle nos Missionnaires ne s'accordaient pas. Il les chassa avec une bonté paternelle, leur fournissant des subsistances & des voitures jusqu'aux confins de son Empire.

Toute l'Asie, toute l'Afrique, la moitié de l'Europe, tout ce qui appartenait aux Anglais, aux Hollandais,

dans l'Amérique , toutes les Hordes Américaines non domptées, toutes les Terres Australes , qui sont une cinquième partie du globe , sont demeurées la proie du démon , pour vérifier cette sainte parole : *Il y en a beaucoup d'appelés , mais peu d'élus ;* s'il y a environ seize cents millions d'hommes sur la terre , comme quelques Doctes le prétendent , la sainte Eglise Romaine Catholique universelle en possède à peu près soixante millions , ce qui fait plus de la vingt-sixième partie des habitants du monde connu .

## C O N V U L S I O N S.

**O**N dansa vers l'an 1724 sur le cimetière de St. Méard ; il s'y fit beaucoup de miracles : en voici un rapporté dans une chanson de Madame la Duchesse du Maine :

Un DécretEUR à la royale,  
Du talon gauche estropié,  
Obtint pour gracie spéciale  
D'être boiteux de l'autre pied.

Les convulsions miraculeuses , comme on fait , continuerent jusqu'à ce qu'on eût mis une Garde au cimetière.

De par le Roi défense à Dieu  
De plus fréquenter en ce lieu.

Les Jésuites , comme on le fait encore , ne pouvant plus faire de tels miracles depuis que leur Xavier avait épuisé les grâces de la Compagnie à ressusciter neuf morts de compte fait , s'aviserent , pour balancer le crédit des Jansénistes , de faire graver une estampe de Jesus-Christ ha-

billé en Jésuite. Un plaisant, du parti Janséniste, comme on le fait encore, mis au bas de l'estampe:

Admirez l'artifice extrême  
De ces Moines ingénieux;  
Ils vous ont habillé comme eux,  
Mon Dieu, de peur qu'on ne vous aime.

Les Jansénistes, pour mieux prouver que jamais Jesus-Christ n'avait pu prendre l'habit de Jésuite, remplirent Paris de convulsions, & attirerent le monde à leur préau. Le Conseiller au Parlement, Carré de Montgeron, alla présenter au Roi un Recueil *in-4<sup>e</sup>*. de tous ces miracles, attestés par mille témoins; il fut mis, comme de raison, dans un Château, où l'on tâcha de rétablir son cerveau par le régime; mais la vérité l'emporte toujours sur les persécutions, les miracles se perpétuerent trente ans de suite, sans discontinuer. On faisait venir chez soi Sœur Rose, Sœur Illuminée, Sœur Promise, Sœur Confite; elles se faisaient fouetter, sans qu'il y parût le lendemain; on leur donnait des coups de bûches sur leur estomac bien cuirassé, bien rembourré, sans leur faire de mal; on les couchait devant un grand feu, le visage frotté de pommade, sans qu'elles brûlassent; enfin, comme tous les arts se perfectionnent, on a fini par leur enfouir des épées dans les chairs & par les crucifier. Un fameux Théologien même a eu aussi l'avantage d'être mis en croix: tout cela pour convaincre le monde qu'une certaine Bulle était ridicule, ce qu'on aurait pu prouver sans tant de frais. Cependant, & Jésuites & Jansénistes, se réunirent tous contre l'esprit des Loix, & contre.... & contre.... & contre.... & contre.... Et nous osons après cela nous moquer des Lappons, des Samoiedes & des Negres!

## CRITIQUE.

**J**E ne prétends point parler ici de cette Critique de Scholastiques, qui restitue mal un mot d'un ancien Auteur, qu'auparavant on entendait très-bien. Je ne touche point à ces vraies critiques qui ont débrouillé ce qu'on peut de l'Histoire & de la Philosophie ancienne. J'ai en vue les critiques qui tiennent à la satyre.

Un amateur des Lettres lisait un jour le Tasse avec moi; il tomba sur cette stance:

Chiama gli habitator dell' ombre eterne  
Il rauco suon della tartarea tromba,  
Treman le spazioze atre caverne,  
E l'aer ceco a quel rumor rimbomba,  
Ne stridendo cosi dalle superne  
Regioni del cielo il fulgor piomba;  
Ne si scossa giamai trema la terra,  
Quando i vapori in sen gravida serra.

Il lut ensuite au hazard plusieurs stances de cette force & de cette harmonie. Ah! c'est donc là, s'écria-t-il, ce que votre Boileau appelle du clinquant? c'est donc ainsi qu'il veut rabaisser un grand homme qui vivait cent ans avant lui, pour mieux éléver un autre grand homme qui vivait seize cents ans auparavant, & qui eût lui-même rendu justice au Tasse?

Consolez-vous, lui dis-je, prenons les Opéra de Quinaut: nous trouvâmes à l'ouverture du Livre de quoi nous mettre en colere contre la critique; l'admirable Poème d'Armide se présenta, nous trouvâmes ces mots:

## SIDONIE.

La haine est affreuse & barbare,  
L'Amour constraint les cœurs dont il s'empare;

A

A souffrir des maux rigoureux.  
Si votre fort est en votre puissance,  
Faites choix de l'indifférence,  
Elle assure un fort plus heureux.

## ARMIDE.

Non, non, il ne m'est pas possible  
De passer de mon trouble en un état paisible,  
Mon cœur ne se peut plus calmer;  
Renaud m'offense trop, il n'est que trop aimable,  
C'est pour moi désormais un choix indispensable  
De le haïr ou de l'aimer.

Nous lûmes toute la Piece d'Armide, dans laquelle le Génie du Tasse reçoit encore de nouveaux charmes par les mains de Quinaut. Eh bien, dis-je à mon Ami, c'est pourtant ce Quinaut que Boileau s'efforça toujours de faire regarder comme l'Ecrivain le plus méprisable ; il persuada même à Louis XIV que cet Ecrivain gracieux, touchant, pathétique, élégant, n'avait d'autre mérite que celui qu'il empruntait du Musicien Lully. Je conçois cela très-aisément, me répondit mon Ami ; Boileau n'était pas jaloux du Musicien, il l'était du Poète. Quel fond devons-nous faire sur le jugement d'un homme, qui, pour rimer à un vers qui finissait en *aut*, dénigrat tantôt *Bourfaus*, tantôt *Hainaut*, tantôt *Quinaut*, selon qu'il était bien ou mal avec ces Messieurs-là ?

Mais pour ne pas laisser refroidir votre zèle contre l'injustice, mettez seulement la tête à la fenêtre, regardez cette belle façade du Louvre, par où Perraut s'est immortalisé : cet habile homme était frere d'un Académicien très-savant, avec qui Boileau avait eu quelque dispute ; en voilà assez pour être traité d'Architecte ignorant.

Mon Ami, après avoir un peu rêvé, reprit en soupirant : La nature humaine est ainsi faite. Le Duc de Sully, dans ses Mémoires, trouve le Cardinal d'Ossat & le Secrétaire

de Villeroi, de mauvais Ministres; Louvois faisait ce qu'il pouvait pour ne pas estimer le grand Colbert. Ils n'imprimaient rien l'un contre l'autre de leur vivant, répondis-je; c'est une sottise qui n'est guères attachée qu'à la Littérature, à la chicane, & à la Théologie.

Nous avons eu un homme de mérite, c'est Lamotte, qui a fait de très-belles stances.

Quelquefois au feu qui la charme  
Résiste une jeune beauté,  
Et contre elle-même elle s'arme  
D'une pénible fermeté.  
Hélas, cette contrainte extrême  
La prive du vice qu'elle aime,  
Pour fuir la honte qu'elle hait.  
Sa sévérité n'est que faste,  
Et l'honneur de passer pour chaste  
La résout à l'être en effet.

En vain ce sévere stoïque  
Sous mille défauts abattu,  
Se vante d'une ame héroïque,  
Toute vouée à la vertu:  
Ce n'est point la vertu qu'il aime,  
Mais son cœur ivre de lui-même  
Voudrait usurper les Autels;  
Et par sa fâcheuse frivole  
Il ne veut que parer l'idole  
Qu'il offre au culte des mortels.



Les champs de Pharsale & d'Arbelle  
Ont vu triompher deux vainqueurs,  
L'un & l'autre digne modèle  
Que se proposent les grands cœurs.  
Mais le succès a fait leur gloire;  
Et si le sceau de la victoire  
N'eût consacré ces demi-Dieux,  
Alexandre, aux yeux du vulgaire,  
N'aurait été qu'un téméraire,  
Et César qu'un séditieux,

Cet Auteur, dit-il, était un Sage qui prêta plus d'une fois le charme des Vers à la Philosophie. S'il avait toujours écrit de pareilles stances, il serait le premier des Poëtes lyriques ; cependant c'est lorsqu'il donnait ces beaux morceaux, que l'un de ses Contemporains l'appelait :

*Certain oison, gibier de basse-cour :*

Il dit de Lamotte en un autre endroit :

*De ses Discours l'ennuyeuse beauté.*

Il dit dans un autre :

*..... Je n'y vois qu'un défaut,  
C'est que l'Auteur les devait faire en prose.  
Ces Odes-là sentent bien le Quinaut.*

Il le poursuit par-tout ; il lui reproche par-tout la sécheresse & le défaut d'harmonie.

Seriez-vous curieux de voir les Odes que fit quelques années après ce même Censeur, qui jugeait Lamotte en Maître, & qui le décriait en Ennemi ? Lisez :

Cette influence souveraine  
N'est pour lui qu'une illustre chaîne  
Qui l'attache au bonheur d'autrui ;  
Tous les brillants qui l'embellissent,  
Tous les talents qui l'ennoblissent,  
Sont en lui, mais non pas à lui.

Il n'est rien que le temps n'absorbe, ne dévore,  
Et les faits qu'on ignore  
Sont bien peu différents des faits non avenus.

La bonté qui brille en elle  
De ses charmes les plus doux,  
Et une image de celle  
Qu'elle voit briller en vous.  
Et par vous seule enrichie ,

Sa politesse affranchie  
Des moindres obscurités,  
Est la lueur réfléchie  
De vos sublimes clartés.

Ils ont vu par ta bonne foi  
De leurs Peuples troublés d'effroi  
La crainte heureusement déçue,  
Et déracinée à jamais  
La haine si souvent reçue  
En survivance de la paix.

Dévoile à ma vue empressée  
Ces Déités d'adoption,  
Synonymes de la pensée,  
Symboles de l'abstraction.

N'est-ce pas une fortune,  
Quand d'une charge commune  
Deux moitiés portent le faix ?  
Que la moindre le réclame,  
Et que du bonheur de l'âme  
Le corps seul fasse les frais.

Il ne fallait pas, dit alors mon judicieux amateur des Lettres, il ne fallait pas sans doute donner de si détestables Ouvrages pour modeles à celui qu'on critiquait avec tant d'amertume ; il eût mieux valu laisser jouir en paix son adversaire de son mérite, & conserver celui qu'on avait : mais que voulez-vous ? le *genus irritabile vatum*, est malade de la même bile qui le tourmentait autrefois. Le Public pardonne ces pauvretés aux gens à talent, parce que le Public ne songe qu'à s'amuser ; il voit dans une allégorie, intitulée : *Pluton*, des Juges condamnés à être écorchés, & à s'asseoir aux enfers, sur un siège couvert de leur peau, au-lieu de fleurs de lys : le Lecteur ne s'embarrasse pas si ces Juges le méritent, ou non ; si le complaignant qui les cite devant Pluton a tort ou raison. Il lit

ces vers uniquement pour son plaisir ; s'ils lui en donnent, il n'en veut pas davantage ; s'ils lui déplaisent, il laisse là l'allégorie, & ne ferait pas un seul pas pour faire confirmer ou casser la sentence.

Les inimitables Tragédies de Racine ont toutes été critiquées, & très-mal ; c'est qu'elles l'étaient par des rivaux. Les Artistes sont les Judges compétents de l'Art, il est vrai, mais ces Judges compétents sont presque toujours corrompus.

Un excellent Critique serait un Artiste qui aurait beaucoup de science & de goût, sans préjugés & sans envie. Cela est difficile à trouver.



---

## D E S T I N.

**D**E tous les Livres qui sont parvenus jusqu'à nous, le plus ancien est Homere ; c'est là qu'on trouve les mœurs de l'Antiquité Persane , des Héros grossiers, des Dieux grossiers, faits à l'image de l'homme. Mais c'est là qu'on trouve aussi les semences de la Philosophie, & surtout l'idée du Destin, qui est maître des Dieux, comme les Dieux sont les maîtres du monde.

Jupiter veut en vain sauver Hector ; il consulte les destinées ; il pese dans une balance les destins d'Hector & d'Achille ; il trouve que le Troyen doit absolument être tué par le Grec ; il ne peut s'y opposer ; & dès ce moment Apollon, le Génie gardien d'Hector, est obligé de l'abandonner. (*Iliade Liv. 22.*) Ce n'est pas qu'Homere ne proclame souvent, dans son Poëme, des idées toutes contraires, suivant le privilege de l'Antiquité ; mais enfin, il est le premier chez qui on trouve la notion du Destin. Elle était donc très en vogue de son temps.

Les Pharisiens , chez le petit Peuple Juif , n'adopteront le destin que plusieurs siècles après. Car ces Pharisiens eux-mêmes , qui furent les premiers lettrés d'entre les Juifs, étaient très-nouveaux. Ils mêlerent dans Alexandrie une partie des dogmes des Stoïciens , aux anciennes idées juives. St. Jérôme prétend même que leur Secte n'est pas de beaucoup antérieure à notre Ere vulgaire.

Les Philosophes n'eurent jamais besoin ni d'Homere , ni des Pharisiens , pour se persuader que tout se fait par des Loix immuables , que tout est arrangé , que tout est un effet nécessaire.

Ou le monde subsiste par sa propre nature , par ses Loix

physiques, ou un Etre suprême l'a formé selon ses Loix suprêmes ; dans l'un & l'autre cas, ces Loix sont immuables ; dans l'un & l'autre cas, tout est nécessaire ; les corps graves tendent vers le centre de la terre, sans pouvoir tendre à se reposer en l'air. Les poiriers ne peuvent jamais porter d'ananas. L'instinct d'un épagneul ne peut être l'instinct d'une autruche ; tout est arrangé, engrené & limité.

L'homme ne peut avoir qu'un certain nombre de dents, de cheveux & d'idées ; il vient un temps où il perd nécessairement ses dents, ses cheveux & ses idées.

Il est contradictoire que ce qui fut hier n'ait pas été, que ce qui est aujourd'hui ne soit pas ; il est aussi contradictoire que ce qui doit être, puisse ne pas devoir être.

Si tu pouvais déranger la destinée d'une mouche, il n'y aurait nulle raison qui pût t'empêcher de faire le destin de toutes les autres mouches, de tous les autres animaux, de tous les hommes, de toute la nature ; tu te trouverais au bout du compte plus puissant que Dieu.

Des imbécilles disent : Mon Médecin a tiré ma Tante d'une maladie mortelle, il a fait vivre ma Tante dix ans de plus qu'elle ne devait vivre ; d'autres qui sont les capables, disent : L'homme prudent fait lui-même son destin.

*Nullum numen abest si sit prudentia, sed nos  
Te facimus, fortuna, Deam, catalogue locamus.*

Mais souvent le prudent succombe sous sa destinée, loin de la faire ; c'est le destin qui fait les prudents.

De profonds Politiques assurent que si on avait assassiné Cromwel, Ludlow, Ireton, & une douzaine d'autres Parlementaires, huit jours avant qu'on coupât la tête à Charles I, ce Roi aurait pu vivre encore & mourir dans son

lit ; ils ont raison : ils peuvent ajouter encore que si toute l'Angleterre avait été engloutie dans la mer, ce Monarque n'aurait pas péri sur un échafaud auprès de Whitehal , auprès de la salle blanche ; mais les choses étaient arrangees de façon que Charles devait avoir le cou coupé.

Le Cardinal d'Ossat était sans doute plus prudent qu'un fou des petites maisons ; mais n'est-il pas évident que les organes du sage d'Ossat étaient autrement faits que ceux de cet écervelé, de même que les organes d'un renard sont différents de ceux d'une grue & d'une alouette ?

Ton Médecin a sauvé ta Tante ; mais certainement il n'a pas en cela contredit l'ordre de la nature , il l'a suivi. Il est clair que ta Tante ne pouvait pas s'empêcher de naître dans une telle Ville , qu'elle ne pouvait pas s'empêcher d'avoir dans un tel temps une certaine maladie , que le Médecin ne pouvait pas être ailleurs que dans la Ville où il était , que ta Tante devait l'appeler , qu'il devait lui prescrire les drogues qui l'ont guérie.

Un Payfan croit qu'il a grêlé par hazard sur son champ ; mais le Philosophe fait qu'il n'y a point de hazard , & qu'il était impossible , dans la constitution de ce monde , qu'il ne grêlât pas ce jour-là en cet endroit.

Il y a des gens qui étant effrayés de cette vérité , en accordent la moitié , comme des Débiteurs qui offrent moitié à leurs Créditeurs , & demandent répit pour le reste. Il y a , disent-ils , des événements nécessaires , & d'autres qui ne le sont pas : il serait plaisant qu'une partie de ce monde fût arrangée , & que l'autre ne le fût point ; qu'une partie de ce qui arrive dût arriver , & qu'une autre partie de ce qui arrive ne dût pas arriver. Quand on y regarde de près , on voit que la doctrine contraire à celle du destin est absurde & contraire à l'idée d'une providence éternelle ; mais il y a beaucoup de gens destinés à raisonner mal ,

d'autres à ne point raisonner du tout, d'autres à persécuter ceux qui raisonnent.

Vous me demandez ce que deviendra la liberté? Je ne vous entendis pas. Je ne fais ce que c'est que cette liberté dont vous parlez; il y a si long-temps que vous disputez sur sa nature, qu'assurément vous ne la connaissez pas. Si vous voulez, ou plutôt, si vous pouvez examiner paisiblement avec moi ce que c'est, passez à la lettre L.

---

## D I E U.

**S**OUS l'empire d'Arcadius, Logomacos, Théologal de Constantinople, alla en Scythie, & s'arrêta au pied du Caucase, dans les fertiles plaines de Zéphirim, sur les frontières de la Colchide. Le bon vieillard Dondindac était dans sa grande salle basse, entre sa grande bérgerie & sa vaste grange; il était à genoux avec sa femme, ses cinq fils & ses cinq filles, ses parents & ses valets, & tous chantaient les louanges de Dieu après un léger repas. Que fais-tu là, idolâtre? lui dit Logomacos. Je ne suis point idolâtre, dit Dondindac. Il faut bien que tu sois idolâtre, dit Logomacos, puisque tu es Scythe, & que tu n'es pas Grec. Ça, dis-moi, que chantais-tu dans ton barbare jargon de Scythie? Toutes les Langues sont égales aux oreilles de Dieu, répondit le Scythe; nous chantions ses louanges. Voilà qui est bien extraordinaire, reprit le Théologal; une famille Scythe qui prie Dieu sans avoir été instruite par nous! Il engagea bientôt une conversation avec le Scythe Dondindac; car le Théologal savait un peu de Scythe, & l'autre un peu de Grec. On a retrouvé cette conversation dans un Manuscrit conservé dans la Bibliothèque de Constantinople.

D I E U.

L O G O M A C O S.

Voyons si tu fais ton Catéchisme ? Pourquoi pries-tu Dieu ?

D O N D I N D A C.

C'est qu'il est juste d'adorer l'Etre Suprême de qui nous tenons tout.

L O G O M A C O S.

Pas mal pour un barbare ! Et que lui demandes-tu ?

D O N D I N D A C.

Je le remercie des biens dont je jouis, & même des maux dans lesquels il m'éprouve ; mais je me garde bien de lui rien demander ; il fait mieux que nous ce qu'il nous faut ; & je craindrais d'ailleurs de demander du beau temps quand mon voisin demanderait de la pluie.

L O G O M A C O S.

Ah ! je me doutais bien qu'il allait dire quelque folâtre. Reprenons les choses de plus haut : Barbare, qui t'a dit qu'il y a un Dieu ?

D O N D I N D A C.

La nature entière.

L O G O M A C O S.

Cela ne suffit pas. Quelle idée as-tu de Dieu ?

D O N D I N D A C.

L'idée de mon Crâteur, de mon Maître, qui me récompensera si je fais bien, & qui me punira si je fais mal.

L O G O M A C O S.

Bagatelles, pauvretés que cela ! Venons à l'essentiel. Dieu est-il infini *secundum quid*, ou selon l'essence ?

D O N D I N D A C.

Je ne vous entendis pas.

L O G O M A C O S.

Bête brute ! Dieu est-il en un lieu, ou hors de tout lieu, ou en tout lieu ?

## D O N D I N D A C .

Je n'en fais rien .... Tout comme il vous plaira.

## L O G O M A C O S .

Ignorant ! Peut-il faire que ce qui a été n'ait point été, & qu'un bâton n'ait pas deux bouts ? voit-il le futur comme futur, ou comme présent ? comment fait-il pour tirer l'être du néant, & pour anéantir l'être ?

## D O N D I N D A C .

Je n'ai jamais examiné ces choses.

## L O G O M A C O S .

Quel lourdaut ! Allons , il faut s'abaisser , se proportionner. Dis-moi , mon ami , crois-tu que la matière puisse être éternelle ?

## D O N D I N D A C .

Que m'importe qu'elle existe de toute éternité , ou non ; je n'existe pas moi de toute éternité. Dieu est toujours mon Maître ; il m'a donné la notion de la justice , je dois la suivre ; je ne veux point être Philosophe , je veux être homme.

## L O G O M A C O S .

On a bien de la peine avec ces têtes dures. Allons pied à pied. Qu'est-ce que Dieu ?

## D O N D I N D A C .

Mon Souverain , mon Juge , mon Pere.

## L O G O M A C O S .

Ce n'est pas là ce que je demande. Quelle est sa nature ?

## D O N D I N D A C .

D'être puissant & bon.

## L O G O M A C O S .

Mais est-il corporel ou spirituel ?

## D O N D I N D A C .

Comment voulez-vous que je le sache ?

D I E U.

L O G O M A C O S.

Quoi ! tu ne fais pas ce que c'est qu'un esprit ?

D O N D I N D A C.

Pas le moindre mot : à quoi cela me servirait-il ? en sais-je plus juste ? serais-je meilleur Mari, meilleur Pere, meilleur Maître, meilleur Citoyen ?

L O G O M A C O S.

Il faut absolument t'apprendre ce que c'est qu'un esprit ; écoute : c'est, c'est, c'est.... Je te dirai cela une autre fois.

D O N D I N D A C.

J'ai bien peur que vous me disiez moins ce qu'il est, que ce qu'il n'est pas. Permettez-moi de vous faire à mon tour une question. J'ai vu autrefois un de vos Temples ; pourquoi peignez-vous Dieu avec une grande barbe ?

L O G O M A C O S.

C'est une question très-difficile , & qui demande des instructions préliminaires.

D O N D I N D A C.

Avant de recevoir vos instructions , il faut que je vous conte ce qui m'est arrivé un jour. Je venais de faire bâtir un cabinet au bout de mon jardin ; j'entendis une taupe qui raisonnait avec un hanneton : Voilà une belle fabrique , disait la taupe ; il faut que ce soit une taupe bien puissante qui ait fait cet ouvrage. Vous vous moquez , dit le hanneton ; c'est un hanneton tout plein de génie , qui est l'Architecte de ce bâtiment. Depuis ce temps-là j'ai résolu de ne jamais disputer.



---

## É G A L I T É.

Que doit un chien à un chien, & un cheval à un cheval? Rien; aucun animal ne dépend de son semblable: mais l'homme ayant reçu le rayon de la Divinité, qu'on appelle raison, quel en est le fruit? C'est d'être esclave dans presque toute la terre.

Si cette terre était ce qu'elle semble devoir être, c'est-à-dire, si l'homme y trouvait par-tout une subsistance facile & assurée, & un climat convenable à sa nature, il est clair qu'il eût été impossible à un homme d'en asservir un autre. Que ce globe soit couvert de fruits salutaires; que l'air, qui doit contribuer à notre vie, ne nous donne point les maladies & la mort; que l'homme n'ait besoin d'autre logis & d'autre lit que celui des daims & des chevreuils; alors les Gengiskan & les Tamerlan n'auront de valets que leurs enfants, qui seront assez honnêtes gens pour les aider dans leur vieillesse.

Dans cet état si naturel dont jouissent tous les quadrupèdes, les oiseaux & les reptiles, l'homme serait aussi heureux qu'eux, la domination seroit alors une chimère, une absurdité à laquelle personne ne penserait; car pourquoi chercher des Serviteurs quand vous n'avez besoin d'aucun service?

S'il passait par l'esprit à quelque individu à tête tyrannique & à bras nerveux d'asservir son voisin moins fort que lui, la chose seroit impossible; l'opprimé serait à cent lieues, avant que l'opresseur eût pris ses mesures.

Tous les hommes seraient donc nécessairement égaux, s'ils étaient sans besoins. La misere attachée à notre espèce subordonne un homme à un autre homme; ce n'est

pas l'inégalité qui est un malheur réel, c'est la dépendance. Il importe fort peu que tel homme s'appelle Sa Hautesse, tel autre Sa Sainteté; mais il est dur de servir l'un ou l'autre.

Une famille nombreuse a cultivé un bon terroir; deux petites familles voisines ont des champs ingrats & rebelles; il faut que les deux pauvres familles servent la famille opulente, ou qu'ils l'égorgent, cela va sans difficulté. Une des deux familles indigentes va offrir ses bras à la riche pour avoir du pain; l'autre va l'attaquer & est battue: la famille servante est l'origine des domestiques & des manœuvres; la famille battue est l'origine des esclaves.

Il est impossible dans notre malheureux globe que les hommes vivants en société ne soient pas divisés en deux classes, l'une des riches qui commandent, l'autre des pauvres qui servent; & ces deux se subdivisent en mille, & ces mille ont encore des nuances différentes.

Tous les pauvres ne sont pas absolument malheureux. La plupart sont nés dans cet état, & le travail continual les empêche de trop sentir leur situation; mais quand ils la sentent, alors on voit des guerres, comme celle du parti populaire contre le parti du Sénat à Rome; celles des Paysans en Allemagne, en Angleterre, en France. Toutes ces guerres finissent tôt ou tard par l'asservissement du Peuple, parce que les Puissants ont l'argent, & que l'argent est maître de tout dans un Etat; je dis dans un Etat, car il n'en est pas de même de Nation à Nation. La Nation qui se servira le mieux du fer, subjuguera toujours celle qui aura plus d'or & moins de courage.

Tout homme naît avec un penchant assez violent pour la domination, la richesse & les plaisirs, & avec beaucoup de goût pour la paresse: par conséquent tout homme voudrait avoir l'argent & les femmes ou les filles des autres,

être leur maître , les assujettir à tous ses caprices , & ne rien faire , ou du moins ne faire que des choses très-agréables. Vous voyez bien qu'avec ces belles dispositions il est aussi impossible que les hommes soient égaux , qu'il est impossible que deux Prédicateurs ou deux Professeurs de Théologie ne soient pas jaloux l'un de l'autre.

Le Genre-humain , tel qu'il est , ne peut subsister à moins qu'il n'y ait une infinité d'hommes utiles qui ne possèdent rien du tout. Car certainement un homme à son aise ne quittera pas sa Terre pour venir labourer la vôtre ; & si vous avez besoin d'une paire de souliers , ce ne sera pas un Maître des Requêtes qui vous la fera. L'égalité est donc à la fois la chose la plus naturelle , & en même temps la plus chimérique.

Comme les hommes sont excessifs en tout quand ils le peuvent , on a outré cette inégalité , on a prétendu dans plusieurs Pays qu'il n'était pas permis à un Citoyen de sortir de la Contrée où le hazard l'a fait naître ; le sens de cette loi est visiblement : *Ce Pays est si mauvais & si mal gouverné, que nous défendons à chaque individu d'en sortir, de peur que tout le monde n'en sorte.* Faites mieux ; donnez à tous vos Sujets envie de demeurer chez vous , & aux Etrangers d'y venir.

Chaque homme dans le fond de son cœur a droit de se croire entièrement égal aux autres hommes : il ne s'ensuit pas de là que le Cuisinier d'un Cardinal doive ordonner à son Maître de lui faire à dîner ; mais le Cuisinier peut dire : Je suis homme comme mon Maître ; je suis né comme lui en pleurant ; il mourra comme moi dans les mêmes angoisses & les mêmes cérémonies ; nous faisons tous deux les mêmes fonctions animales ; si les Turcs s'emparent de Rome , & si alors je suis Cardinal , & mon Maître Cuisinier , je le prendrai à mon service. Tout ce dif-

cours est raisonnable & juste ; mais en attendant que le Grand-Turc s'empare de Rome , le Cuisinier doit faire son devoir , ou toute société humaine est pervertie.

A l'égard d'un homme qui n'est ni Cuisinier d'un Cardinal , ni revêtu d'aucune autre charge dans l'Etat ; à l'égard d'un Particulier qui ne tient à rien , mais qui est fâché d'être reçu par-tout avec l'air de la protection ou du mépris , qui voit évidemment que plusieurs *Monsignors* n'ont ni plus de science , ni plus d'esprit , ni plus de vertu que lui , & qui s'ennuie d'être quelquefois dans leur anti-chambre , quel parti doit-il prendre ? celui de s'en aller .

## E N F E R.

**D**ès que les hommes vécurent en société , ils durent s'appercevoir que plusieurs coupables échappaient à la sévérité des Loix : ils punissaient les crimes publics ; il fallut établir un frein pour les crimes secrets ; la Religion seule pouvait être ce frein. Les Persans , les Caldéens , les Egyptiens , les Grecs , imaginerent des punitions après la vie ; & de tous les Peuples anciens que nous connaissons , les Juifs furent les seuls qui n'admirent que des châtiments temporels. Il est ridicule de croire ou de feindre de croire , sur quelques passages très-obscurz , que l'Enfer était admis par les anciennes Loix des Juifs , par leur Lévitique , par leur Décalogue , quand l'Auteur de ces Loix ne dit pas un seul mot qui puisse avoir le moindre rapport avec les châtiments de la vie future. On serait en droit de dire au Rédacteur du Pentateuque : Vous êtes un homme inconséquent & sans probité , comme sans raison , très-indigne du nom de Législateur que vous vous arrogez. Quoi , vous connaissez un dogme aussi réprimant ,

mant, aussi nécessaire au Peuple que celui de l'Enfer; & vous ne l'annoncez pas expressément! & tandis qu'il est admis chez toutes les Nations qui vous environnent, vous vous contentez de laisser deviner ce dogme par quelques Commentateurs qui viendront quatre mille ans après vous, & qui donneront la torture à quelquesunes de vos paroles pour y trouver ce que vous n'avez pas dit? Ou vous êtes un ignorant qui ne savez pas que cette créance était universelle en Egypte, en Caldée, en Perse; ou vous êtes un homme très-mal avisé, si, étant instruit de ce dogme, vous n'en avez pas fait la base de votre Religion.

Les Auteurs des Loix Juives pourraient tout au plus répondre : Nous avouons que nous sommes excessivement ignorants, que nous avons appris à écrire fort tard, que notre Peuple était une Horde sauvage & barbare, qui de notre aveu erra près d'un demi-siecle dans des déserts impraticables, qu'elle usurpa enfin un petit Pays par les rapines les plus odieuses & par les cruautés les plus détestables dont jamais l'Histoire ait fait mention. Nous n'avions aucun commerce avec les Nations policiées : comment voulez-vous que nous puissions (nous les plus terrestres des hommes) inventer un système tout spirituel?

Nous ne nous servions du mot qui répond à *ame*, que pour signifier *la vie*; nous ne connûmes notre Dieu, & ses Ministres, ses Anges, que comme des êtres corporels : la distinction de l'*ame* & du *corps*, l'idée d'une vie après la mort, ne peuvent être que le fruit d'une longue méditation, & d'une Philosophie très-fine. Demandez aux Hottentots, & aux Negres, qui habitent un Pays cent fois plus étendu que le nôtre, s'ils connaissent la vie à venir? Nous avons cru faire assez de persuader à notre Peuple que Dieu punissait les malfaiteurs jusqu'à la quatrième génération, soit par la lepre, soit par des morts subites,

soit par la perte du peu de bien qu'on pouvait posséder.

On repliquerait à cette apologie : Vous avez inventé un système dont le ridicule saute aux yeux; car le malfaiteur qui se portait bien, & dont la famille prospérait, devait nécessairement se moquer de vous.

L'Apologiste de la Loi Judaïque répondrait alors : Vous vous trompez; car pour un criminel qui raisonnait juste, il y en avait cent qui ne raisonnaient point du tout. Celui qui ayant commis un crime ne se sentait puni ni dans son corps, ni dans celui de son fils, craignait pour son petit-fils. De plus, s'il n'avait pas aujourd'hui quelque ulcere puant, auquel nous étions très-sujets, il en éprouvait dans le cours de quelques années : il y a toujours des malheurs dans une famille, & nous faisions aisément accroire que ces malheurs étaient envoyés par une main divine, vengeance des fautes secrètes.

Il serait aisé de repliquer à cette réponse, & de dire : Votre excuse ne vaut rien; car il arrive tous les jours que de très-honnêtes gens perdent la santé & leurs biens; & s'il n'y a point de famille à laquelle il ne soit arrivé des malheurs, si ces malheurs sont des châtiments de Dieu, toutes vos familles étaient donc des familles de fripons.

Le Prêtre Juif pourrait repliquer encore ; il dirait qu'il y a des malheurs attachés à la nature humaine, & d'autres qui sont envoyés de Dieu expressément. Mais on ferait voir à ce raisonneur combien il est ridicule de penser que la fièvre & la grêle sont tantôt une punition divine, tantôt un effet naturel.

Enfin , les Pharisiens & les Esséniens, chez les Juifs, admirent la créance d'un Enfer à leur mode : ce dogme avoit déjà passé des Grecs aux Romains , & fut adopté par les Chrétiens.

Plusieurs Peres de l'Eglise ne crurent point les peines

éternelles ; il leur paraissait absurde de brûler pendant toute l'éternité un pauvre homme pour avoir volé une chèvre. Virgile a beau dire , dans son sixième Chant de l'Enéide :

..... *Sedet, aeternumque sedebit  
Infelix Theseus.*

Il prétend en vain que Thésée est assis pour jamais sur une chaise , & que cette posture est son supplice. D'autres croyaient que Thésée est un Héros qui n'est point assis en Enfer , & qu'il est dans les Champs Élysées.

Il n'y a pas long-temps qu'un bon honnête Ministre Huguenot prêcha & écrivit que les damnés auraient un jour leur grâce , qu'il fallait une proportion entre le péché & le supplice , & qu'une faute d'un moment ne peut mériter un châtiment infini. Les Prêtres , ses Confrères , déposerent ce Juge indulgent ; l'un d'eux lui dit : Mon Ami , je ne crois pas plus l'Enfer éternel que vous ; mais il est bon que votre Servante , votre Tailleur , & même votre Procureur le croient .

---

## ENTHOUSIASME.

Ce mot Grec signifie émotion d'entrailles , agitation intérieure ; les Grecs inventerent-ils ce mot pour exprimer les secousses qu'on éprouve dans les nerfs , la dilatation & le resserrement des intestins , les violentes contractions du cœur , le cours précipité de ces esprits de feu qui montent des entrailles au cerveau , quand on est vivement affecté ?

Ou bien donna-t-on d'abord le nom d'enthousiasme , de trouble des entrailles , aux contorsions de cette Pythie , qui , sur le trépied de Delphes , recevait l'esprit d'Apollon

par un endroit qui ne semble fait que pour recevoir des corps ?

Qu'entendons-nous par enthousiasme ? que de nuances dans nos affections ! approbation, sensibilité, émotion, trouble, saisissement, passion, emportement, démence, fureur, rage. Voilà tous les états par lesquels peut passer cette pauvre ame humaine.

Un Géometre assiste à une Tragédie touchante, il remarque seulement qu'elle est bien conduite. Un jeune homme à côté de lui est ému & ne remarque rien, une femme pleure, un autre jeune homme est si transporté, que, pour son malheur, il va faire aussi une Tragédie. Il a pris la maladie de l'enthousiasme.

Le Centurion ou le Tribun militaire, qui ne regardait la guerre que comme un métier dans lequel il y avait une petite fortune à faire, allait au combat tranquillement comme un Couvreur monte sur un toit. César pleurerait en voyant la statue d'Alexandre.

Ovide ne parlait d'amour qu'avec esprit. Sapho exprimait l'enthousiasme de cette passion ; & s'il est vrai qu'elle lui coûta la vie, c'est que l'enthousiasme chez elle devint démence. L'esprit de parti dispose merveilleusement à l'enthousiasme, il n'est point de faction qui n'ait ses énergumènes.

L'enthousiasme est sur-tout le partage de la dévotion mal entendue. Le jeune Fakir qui voit le bout de son nez en faisant ses prières, s'échauffe par degrés jusqu'à croire que s'il se charge de chaînes pesant cinquante livres, l'Être Suprême lui aura beaucoup d'obligation. Il s'endort l'imagination toute pleine de Brama, & il ne manque pas de le voir en songe : quelquefois même dans cet état où l'on n'est ni endormi ni éveillé; des étincelles sortent de ses yeux, il voit Brama resplendissant de lumière, il

a des extases, & cette maladie devient souvent incurable.

La chose la plus rare est de joindre la raison avec l'enthousiasme ; la raison consiste à voir toujours les choses comme elles sont. Celui qui dans l'ivresse voit les objets doubles, est alors privé de sa raison ; l'enthousiasme est précisément comme le vice. Il peut exciter tant de tumulte dans les vaisseaux sanguins, & de si violentes vibrations dans les nerfs, que la raison en est tout-à-fait détruite. Il peut ne causer que de légères secousses qui ne fassent que donner au cerveau un peu plus d'activité. C'est ce qui arrive dans les grands mouvements d'éloquence, & sur-tout dans la Poésie sublime. L'enthousiasme raisonné est le partage des grands Poëtes.

Cet enthousiasme raisonné est la perfection de leur Art ; c'est ce qui fit croire autrefois qu'ils étaient inspirés des Dieux, & c'est ce qu'on n'a jamais dit des autres Artistes.

Comment le raisonnement peut-il gouverner l'enthousiasme ? C'est qu'un Poëte dessine d'abord l'ordonnance de son Tableau. La raison alors tient le crayon : mais veut-il animer ses personnages & leur donner le caractère des passions ? alors l'imagination s'échauffe, l'enthousiasme agit. C'est un Coursier qui s'emporte dans sa carrière ; mais la carrière est régulièrement tracée.

## ÉTATS, GOUVERNEMENTS.

*Quel est le meilleur ?*

JE n'ai jusqu'à présent connu personne qui n'ait gouverné quelque Etat. Je ne parle pas de Messieurs les Ministres, qui gouvernent en effet ; les uns deux ou trois

ans, les autres six mois, les autres six semaines; je parle de tous les autres hommes, qui à souper, ou dans leur cabinet, étaient leur système de Gouvernement, réformant les Armées, l'Eglise, la Robe & la Finance.

L'Abbé de Bourzeis se mit à gouverner la France vers l'an 1645, sous le nom de Cardinal de Richelieu, & fit ce Testament politique dans lequel il veut enrôler la Noblesse dans la Cavalerie pour trois ans, faire payer la taille aux Chambres des Comptes & aux Parlements, privier le Roi du produit de la gabelle; il assure sur-tout que pour entrer en campagne avec cinquante mille hommes, il faut par économie en lever cent mille. Il affirme que *la Provence seule a beaucoup plus de beaux Ports de mer que l'Espagne & l'Italie ensemble.*

L'Abbé de Bourzeis n'avait pas voyagé. Au reste, son ouvrage fourmille d'anachronismes & d'erreurs; il fait signer le Cardinal de Richelieu d'une maniere dont il ne signa jamais, ainsi qu'il le fait parler comme il n'a jamais parlé. Au surplus, il emploie un Chapitre entier à dire que *la raison doit être la regle d'un Etat*, & à tâcher de prouver cette découverte. Cet Ouvrage de ténèbres, ce bâtarde de l'Abbé de Bourzeis a passé long-temps pour le fils légitime du Cardinal de Richelieu; & tous les Académiciens, dans leurs Discours de réception, ne manquaient pas de louer démesurément ce chef-d'œuvre de politique.

Le Sr. Gratien de Courtils voyant le succès du Testament politique de Richelieu, fit imprimer à la Haye le Testament de Colbert avec une belle Lettre de Mr. Colbert au Roi. Il est clair que si ce Ministre avait fait un pareil Testament, il eût fallu l'interdire; cependant, ce Livre a été cité par quelques Auteurs. Un autre gredin, dont on ignore le nom, ne manqua pas de donner

le Testament de Louvois, plus mauvais encore, s'il se peut, que celui de Colbert; un Abbé de Chévremont fit tester aussi Charles Duc de Lorraine. Nous avons eu les Testaments politiques du Cardinal Alberoni, du Maréchal de Bellisle; & enfin, celui de Mandrin.

Mr. de Boisguilebert, Auteur du Détail de la France, imprimé en 1695, donna le Projet inexécutable de la Dixme royale, sous le nom du Maréchal de Vauban.

Un fou, nommé la Jonchere, qui n'avait pas de pain, fit, en 1720, un Projet de Finance en quatre volumes; & quelques fots ont cité cette production, comme un Ouvrage de la Jonchere, le Trésorier-Général, s'imaginant qu'un Trésorier ne peut faire un mauvais Livre de Finances.

Mais il faut convenir que des hommes très-sages, très-dignes peut-être de gouverner, ont écrit sur l'administration des Etats, soit en France, soit en Espagne, soit en Angleterre. Leurs Livres ont fait beaucoup de bien: ce n'est pas qu'ils aient corrigé les Ministres qui étaient en place quand ces Livres parurent; car un Ministre ne se corrige point, & ne peut se corriger; il a pris sa croissance; plus d'instructions, plus de conseils, il n'a pas le temps de les écouter, le courant des affaires l'emporte: mais ces bons Livres forment les jeunes gens destinés aux places, ils forment les Princes, & la seconde génération est instruite.

Le fort & le faible de tous les Gouvernements a été examiné de près dans les derniers temps. Dites-moi donc, vous qui avez voyagé, qui avez lu & vu, dans quel Etat, dans quelle sorte de Gouvernement voudriez-vous être né? Je conçois qu'un grand Seigneur terrien en France, ne serait pas fâché d'être né en Allemagne; il ferait Souverain, au-lieu d'être Sujet. Un Pair de France serait

fort aise d'avoir les priviléges de la Pairie Anglaise, il se-rait Législateur.

L'homme de Robe & le Financier se trouveraient mieux en France qu'ailleurs.

Mais quelle partie choisirait un homme sage, libre, un homme d'une fortune médiocre, & sans préjugés?

Un Membre du Conseil de Pondicheri, assez savant, revenait en Europe par terre avec un Brame plus instruit que les Brames ordinaires. Comment trouvez-vous le Gouvernement du Grand-Mogol? dit le Conseiller. Abominable, répondit le Brame; comment voulez-vous qu'un Etat soit heureusement gouverné par des Tartares? Nos Rayas, nos Omras, nos Nababs sont fort contents; mais les Citoyens ne le sont guères, & des millions de Citoyens sont quelque chose.

Le Conseiller & le Brame traverserent en raisonnant toute la haute Asie. Je fais une réflexion, dit le Brame, c'est qu'il n'y a pas une République dans toute cette vaste partie du monde. Il y a eu autrefois celle de Tyr, dit le Conseiller, mais elle n'a pas duré long-temps; il y en avait encore une autre vers l'Arabie Pétrée, dans un petit coin, nommé la Palestine, si on peut honorer du nom de République une Horde de voleurs & d'usuriers, tantôt gouvernée par des Juges, tantôt par des especes de Rois, tantôt par des grands Pontifes, devenue esclave sept ou huit fois, & enfin chassée du Pays qu'elle avait usurpé.

Je conçois, dit le Brame, qu'on ne doit trouver sur la terre que très-peu de Républiques. Les hommes sont rarement dignes de se gouverner eux-mêmes. Ce bonheur ne doit appartenir qu'à de petits Peuples, qui se cachent dans des Isles, ou entre des montagnes, comme des lapins qui se dérobent aux animaux carnassiers; mais à la longue ils sont découverts & dévorés.

Quand les deux Voyageurs furent arrivés dans l'Asie mineure, le Conseiller dit au Brame : croiriez-vous bien qu'il y a eu une République formée dans un coin de l'Italie, qui a duré plus de cinq cents ans, & qui a possédé cette Asie mineure, l'Asie, l'Afrique, la Grèce, les Gaules, l'Espagne, & l'Italie entière ? Elle se tourna donc bien vite en Monarchie, dit le Brame. Vous l'avez deviné, dit l'autre. Mais cette Monarchie est tombée, & nous faisons tous les jours de belles dissertations pour trouver les causes de sa décadence & de sa chute. Vous prenez bien de la peine, dit l'Indien ; cet Empire est tombé parce qu'il existait. Il faut bien que tout tombe ; j'espere bien qu'il en arrivera tout autant à l'Empire du Grand-Mogol.

A propos, dit l'Européan, croyez-vous qu'il faille plus d'honneur dans un Etat despotique, & plus de vertu dans une République ? L'Indien s'étant fait expliquer ce qu'on entend par honneur, répondit que l'honneur était plus nécessaire dans une République, & qu'on avait bien plus besoin de vertu dans un Etat Monarchique. Car, dit-il, un homme qui prétend être élu par le Peuple, ne le sera pas s'il est déshonoré ; au-lieu qu'à la Cour il pourra aisément obtenir une charge, selon la maxime d'un grand Prince, qu'un Courtisan pour réussir doit n'avoir ni honneur, ni humeur. A l'égard de la vertu, il en faut prodigieusement dans une Cour pour oser dire la vérité. L'homme vertueux est bien plus à son aise dans une République, il n'a personne à flatter.

Croyez-vous, dit l'homme d'Europe, que les Loix & les Religions soient faites pour les climats, de même qu'il faut des fourrures à Moscou, & des étoffes de gaze à Dehly ? Oui, sans doute, dit le Brame ; toutes les Loix qui concernent la Physique, sont calculées pour le Méridien qu'on habite ; il ne faut qu'une femme à un Allemand, & il en faut trois ou quatre à un Persan.

Les Rites de la Religion sont de même nature. Comment voudriez-vous, si j'étais Chrétien, que je dise la Messe dans ma Province, où il n'y a ni pain ni vin? A l'égard des dogmes, c'est autre chose; le climat n'y fait rien. Votre Religion n'a-t-elle pas commencé en Asie, d'où elle a été chassée; n'existe-t-elle pas vers la mer Baltique, où elle était inconnue?

Dans quel état, sous quelle domination aimeriez-vous mieux vivre? dit le Conseiller. Par-tout ailleurs que chez moi, dit son Compagnon; & j'ai trouvé beaucoup de Siamois, de Tunquinois, de Persans & de Turcs qui en disaient autant. Mais encore une fois, dit l'Européan, quel Etat choisiriez-vous? Le Brame répondit: Celui où l'on n'obéit qu'aux Loix. C'est une vieille réponse, dit le Conseiller. Elle n'en est pas plus mauvaise, dit le Brame. Où est ce Pays-là? dit le Conseiller. Le Brame dit: Il faut le chercher.

## D'ÉZÉCHIEL.

*De quelques Passages singuliers de ce Prophète,  
& de quelques Usages anciens.*

ON sait assez aujourd'hui qu'il ne faut pas juger des usages anciens par les modernes: qui voudrait réformer la Cour d'Alcinoüs dans l'Odissee, sur celle du grand Turc, ou de Louis XIV, ne ferait pas bien reçu des Savants: qui reprendrait Virgile d'avoir représenté le Roi Evandre couvert d'une peau d'ours, & accompagné de deux chiens, pour recevoir des Ambassadeurs, serait un mauvais critique.

Les mœurs des anciens Egyptiens & Juifs sont encore plus différentes des nôtres, que celles du Roi Alcinoüs,

de Nausica à sa fille, & du bon homme Evandre. Ezéchiel, esclave chez les Caldéens, eut une vision près de la petite rivière de Chobar, qui se perd dans l'Euphrate.

On ne doit point être étonné qu'il ait vu des animaux à quatre faces & à quatre ailes, avec des pieds de veau, ni des roues qui marchaient toutes seules, & qui avaient l'esprit de vie; ces symboles plaisent même à l'imagination: mais plusieurs Critiques se sont révoltés contre l'ordre que le Seigneur lui donna de manger pendant trois cents quatre-vingt-dix jours, du pain d'orge, de froment & de millet, couvert d'excréments humains.

Le Prophète s'écria, pouah! pouah! pouah! mon ame n'a point été jusqu'ici pollue; & le Seigneur lui répondit: Eh bien, je vous donne de la fiente de bœuf au-lieu d'excrément d'homme, & vous pètrirez votre pain avec cette fiente.

Comme il n'est point d'usage de manger de telles confitures sur son pain, la plupart des hommes trouvent ces commandements indignes de la Majesté divine. Cependant il faut avouer que de la bouze de yache & tous les diamants du Grand-Mogol sont parfaitement égaux, non-seulement aux yeux d'un Etre divin, mais à ceux d'un vrai Philosophe; & à l'égard des raisons que Dieu pouvait avoir d'ordonner un tel déjeûner au Prophète, ce n'est pas à nous de les demander.

Il suffit de faire voir que ces commandements qui nous paraissent étranges, ne le parurent pas aux Juifs. Il est vrai que la Synagogue ne permettait pas, du temps de saint Jérôme, la lecture d'Ezéchiel avant l'âge de trente ans; mais c'était parce que, dans le Chapitre 18, il dit que le fils ne portera plus l'iniquité de son Pere, & qu'on ne dira plus, les Peres ont mangé des raisins verds, & les dents des enfants en sont agacées.

En cela il se trouvait expressément en contradiction avec Moïse, qui, au chap. 28 des Nombres, assure que les enfants portent l'iniquité des Peres jusqu'à la troisième & quatrième génération.

Ezéchiel, au chap. 20, fait dire encore au Seigneur, qu'il a donné aux Juifs des *préceptes qui ne sont pas bons*. Voilà pourquoi la Synagogue interdisait aux jeunes gens une lecture qui pouvait faire douter de l'irréfragabilité des Loix de Moïse.

Les Censeurs de nos jours sont encore plus étonnés du chap. 16 d'Ezéchiel : voici comme ce Prophète s'y prend pour faire connaître les crimes de Jérusalem. Il introduit le Seigneur parlant à une fille ; & le Seigneur dit à la fille : Lorsque vous naquîtes, on ne vous avait point encore coupé le boyau du nombril, on ne vous avait point salée, vous étiez toute nue, j'eus pitié de vous ; vous êtes devenue grande, votre sein s'est formé, votre poil a paru ; j'ai passé, je vous ai vue ; j'ai connu que c'était le temps des Amants ; j'ai couvert votre ignominie ; je me suis étendu sur vous avec mon manteau ; vous avez été à moi ; je vous ai lavée, parfumée, bien habillée, bien chaussée ; je vous ai donné une écharpe de coton, des bracelets, un collier ; je vous ai mis une pierre au nez, des pendants d'oreilles, & une couronne sur la tête, &c.

Alors, ayant confiance en votre beauté, vous avez forniqué pour votre compte avec tous les passants.... Et vous avez bâti un mauvais lieu.... & vous vous êtes prostituée jusques dans les Places publiques ; & vous avez ouvert vos jambes à tous les passants.... & vous avez couché avec des Egyptiens.... & enfin vous avez payé des Amants, & vous leur avez fait des présents, afin qu'ils couchassent avec vous.... & en payant, au-lieu d'être payée, vous avez fait le contraire des autres filles.... Le

proverbe est : Telle mere, telle fille, & c'est ce qu'on dit de vous, &c.

On s'élève encore davantage contre le Chapitre 23. Une mere avait deux filles qui ont perdu leur virginité de bonne heure ; la plus grande s'appelait Oholla, & la petite Oliba.... Oholla a été folle des jeunes Seigneurs, Magistrats, Cavaliers ; elle a couché avec des Egyptiens dès sa première jeunesse.... Oliba, sa sœur, a bien plus forniqué encore avec des Officiers, des Magistrats & des Cavaliers bien faits ; elle a découvert sa turpitude, elle a multiplié ses fornications, elle a recherché avec empportement les embrassements de ceux qui ont leur membre comme un âne, & qui répandent leur semence comme des chevaux....

Ces descriptions qui effarouchent tant d'esprits faibles, ne signifient pourtant que les iniquités de Jérusalem & de Samarie ; les expressions qui nous paraissent libres, ne l'étaient point alors. La même naïveté se montre sans crainte dans plus d'un endroit de l'Ecriture. Il y est souvent parlé d'ouvrir la vulve. Les termes dont elle se sert pour exprimer l'accouplement de Booz avec Ruth, de Judas avec sa belle-fille, ne sont point déshonnêtes en Hébreu, & le feraient en notre Langue.

On ne se couvre point d'un voile quand on n'a pas honte de sa nudité ; comment dans ces temps-là aurait-on rougi de nommer les génitoires, puisqu'on touchait les génitoires de ceux à qui l'on faisait quelque promesse ; c'était une marque de respect, un symbole de fidélité, comme autrefois parmi nous les Seigneurs Châtelains mettaient leurs mains entre celles de leurs Seigneurs Paramonts.

Nous avons traduit les génitoires par cuisse. Eliezer met la main sous la cuisse d'Abraham : Joseph met la main sous la cuisse de Jacob. Cette coutume était fort ancienne

en Egypte. Les Egyptiens étaient si éloignés d'attacher de la turpitude à ce que nous n'osons ni découvrir, ni nommer, qu'ils portaient en procession une grande figure du membre viril, nommé Phallum, pour remercier les Dieux de faire servir ce membre à la propagation du Genre-humain.

Tout cela prouve assez que nos bienséances ne sont pas les bienséances des autres Peuples. Dans quel temps y a-t-il eu chez les Romains plus de politesse que du temps du siecle d'Auguste ? Cependant, Horace ne fait nulle difficulté de dire dans une Piece morale.

*Nec metuo, nedum futuo, vir rure recessat.*

Auguste se sert de la même expression dans une Epigramme contre Fulvie.

Un homme qui prononcerait parmi nous le mot qui répond à *futuo*, serait regardé comme un crocheteur ivre ; ce mot, & plusieurs autres dont se servent Horace, & d'autres Auteurs, nous paraît encore plus indécent que les expressions d'Ezéchiel. Défaisons-nous de tous nos préjugés quand nous lissons d'anciens Auteurs, ou que nous voyageons chez des Nations éloignées. La nature est la même par-tout, & les usages par-tout différents.



## FABLES.

Les plus anciennes Fables ne sont-elles pas visiblement allégoriques? La première que nous connaissons dans notre manière de supputer les temps, n'est-ce pas celle qui est rapportée dans le neuvième chapitre du Livre des Juges? Il fallut choisir un Roi parmi les arbres; l'olivier ne voulut point abandonner le soin de son huile, ni le figuier celui de ses figues, ni la vigne celui de son vin, ni les autres arbres celui de leur fruit; le chardon qui n'était bon à rien, se fit Roi, parce qu'il avait des épines & qu'il pouvait faire du mal.

L'ancienne Fable de Vénus, telle qu'elle est rapportée dans Hésiode, n'est-elle pas une allégorie de la nature entière? Les parties de la génération sont tombées de l'Ether sur le rivage de la mer; Vénus naît de cette écume précieuse; son premier nom est celui d'Amante de la Génération: y a-t-il une image plus sensible? Cette Vénus est la Déesse de la Beauté; la Beauté cesse d'être aimable, si elle marche sans les Graces; la Beauté fait naître l'Amour; l'Amour a des traits qui percent les cœurs; il porte un bandeau qui cache les défauts de ce qu'on aime.

La sagesse est conçue dans le cerveau du Maître des Dieux sous le nom de Minerve; l'âme de l'homme est un feu divin que Minerve montre à Prométhée, qui se fert de ce feu divin pour animer l'homme.

Il est impossible de ne pas reconnaître dans ces Fables une peinture vivante de la nature entière. La plupart des autres Fables sont, ou la corruption des Histoires anciennes, ou le caprice de l'imagination. Il en est des anciennes

nes Fables comme de nos Contes modernes; il y en a de moraux qui sont charmants, il y en a qui sont insipides.

---

## FANATISME.

**L**E Fanatisme est à la superstition, ce que le transport est à la fièvre, ce que la rage est à la colere. Celui qui a des extases, des visions, qui prend des songes pour des réalités, & ses imaginations pour des prophéties, est un enthousiaste; celui qui soutient sa folie par le meurtre, est un fanatique. Barthelemy Diaz, retiré à Nuremberg, qui était fermement convaincu que le Pape est l'Antechrist de l'Apocalypse, & qu'il a le signe de la bête, n'était qu'un enthousiaste; son frere Barthelemy Diaz, qui partit de Rome pour aller assassiner saintement son frere, & qui le tua en effet pour l'amour de Dieu, était un des plus abominables fanatiques que la superstition ait pu jamais former.

Polieuëte qui va au Temple dans un jour de solemnité renverser & casser les statues & les ornements, est un fanatique moins horrible que Diaz, mais non moins fôt. Les assassins du Duc François de Guise, de Guillaume Prince d'Orange, du Roi Henri III, & du Roi Henri IV, de tant d'autres, étaient des énergumenes malades de la même rage que Diaz.

Le plus détestable exemple de Fanatisme, est celui des Bourgeois de Paris, qui coururent assassiner, égorger, jeter par les fenêtres, mettre en pieces, la nuit de la Saint-Barthelemy, leurs Concitoyens qui n'allaien point à la Messe.

Il y a des Fanatiques de sang froid; ce sont les Juges qui condamnent à la mort ceux qui n'ont d'autre crime que

que de ne pas penser comme eux ; & ces Judges-là sont d'autant plus coupables , d'autant plus dignes de l'exécration du Genre-humain , que n'étant pas dans un accès de fureur , comme les Cléments , les Châtelz , les Raillaacs , les Damiens , il semble qu'ils pourroient écouter la raison .

Lorsqu'une fois le Fanatisme a gangréné un cerveau , la maladie est presque incurable . J'ai vu des convulsionnaires , qui , en parlant des miracles de St. Pâris , s'échauffaient par degrés malgré eux ; leurs yeux s'enflammaient , leurs membres tremblaient , la fureur défigurait leurs visages ; & ils auraient tué quiconque les eût contredits .

Il n'y a d'autre remede à cette maladie épidémique que l'esprit philosophique , qui , répandu de proche en proche , adoucit enfin les mœurs des hommes , & qui prévient les accès du mal ; car dès que ce mal fait des progrès , il faut fuir , & attendre que l'air soit purifié . Les Loix & la Religion ne suffisent pas contre la peste des ames ; la Religion , loin d'être pour elles un aliment salutaire , se tourne en poison dans les cerveaux infectés . Ces misérables ont sans cesse présent à l'esprit l'exemple d'Aod , qui assassine le Roi Eglon ; de Judith , qui coupe la tête d'Holoferne en couchant avec lui ; de Samuel , qui hache en morceaux le Roi Agag : ils ne voient pas que ces exemples , qui sont respectables dans l'Antiquité , sont abominables dans le temps présent ; ils puisent leurs fureurs dans la Religion même qui les condamne .

Les Loix sont encore très-impuissantes contre ces accès de rage ; c'est comme si vous lisiez un Arrêt du Conseil à un frénétique . Ces gens-là sont persuadés que l'esprit saint qui les pénétre , est au-dessus des Loix , que leur enthousiasme est la seule Loi qu'ils doivent entendre .

Que répondre à un homme qui vous dit qu'il aime

mieux obéir à Dieu qu'aux hommes , & qui en conséquence est sûr de mériter le Ciel en vous égorgéant?

Ce sont d'ordinaire les fripons qui conduisent les Fanatiques , & qui mettent le poignard entre leurs mains; ils ressemblent à ce vieux de la Montagne , qui faisait, dit-on , goûter les joies du Paradis à des imbécilles , & qui leur promettrait une éternité de ces plaisirs , dont il leur avait donné un avant-goût , à condition qu'ils iraient affamer tous ceux qu'il leur nommerait. Il n'y a eu qu'une seule Religion dans le monde qui n'ait pas été souillée par le Fanatisme , c'est celle des Lettrés de la Chine. Les Sectes des Philosophes étaient non-seulement exemptes de cette peste , mais elles en étaient le remède.

Car l'effet de la Philosophie est de rendre l'ame tranquille , & le Fanatisme est incompatible avec la tranquillité. Si notre sainte Religion a été si souvent corrompue par cette fureur infernale , c'est à la folie des hommes qu'il faut s'en prendre.

Ainsi du plumage qu'il eut,  
Icare pervertit l'usage;  
Il le reçut pour son salut,  
Il s'en servit pour son dommage.

BERTAUD, Evêque de Stes.

## F A U S S E T É D E S V E R T U S H U M A I N E S .

**Q**UAND le Duc de la Rochefoucault eut écrit ses Pensées sur l'Amour-propre , & qu'il eut mis à découvert ce ressort de l'homme , un Monsieur *Esprit* , de l'Oratoire , écrivit un Livre captieux , intitulé : *De la Fausseté des Vertus humaines*. Cet Esprit dit qu'il n'y a point de

vertu ; mais par grace il termine chaque Chapitre en renvoyant à la Charité chrétienne. Ainsi, selon le Sieur Esprit, ni Caton, ni Aristide, ni Marc-Aurele, ni Epicte-  
te, n'étaient des gens de bien ; mais on n'en peut trouver que chez les Chrétiens. Parmi les Chrétiens il n'y a de vertu que chez les Catholiques ; parmi les Catholiques, il fallait encore en excepter les Jésuites, ennemis des Oratoriens ; partant la vertu ne se trouvait guères que chez les ennemis des Jésuites.

Ce Mr. Esprit commence par dire, que la prudence n'est pas une vertu ; & sa raison est qu'elle est souvent trompée. C'est comme si on disait que César n'était pas un grand Capitaine, parce qu'il fut battu à Dirrachium.

Si Mr. Esprit avait été Philosophe, il n'aurait pas examiné la prudence comme une vertu, mais comme un talent, comme une qualité utile, heureuse ; car un scélérat peut être très-prudent, & j'en ai connu de cette espèce. O la rage de prétendre que

*Nul n'aura de vertu que nous & nos amis !*

Qu'est-ce que la vertu, mon Ami ? C'est de faire du bien. Fais-nous-en, & cela suffit. Alors nous te ferons grâce du motif. Quoi ! selon toi, il n'y aura nulle différence entre le Président de Thou, & Ravaillac ; entre Cicéron, & ce Popilius auquel il avait sauvé la vie, & qui lui coupa la tête pour de l'argent ? & tu déclareras Epicte & Porphyre des coquins, pour n'avoir pas suivi nos dogmes ? Une telle insolence révolte. Je n'en dirai pas davantage, car je me mettrais en colère.



---

## FIN, CAUSES FINALES.

**I**L paraît qu'il faut être forcené pour nier que les estomacs soient faits pour digérer, les yeux pour voir, les oreilles pour entendre.

D'un autre côté, il faut avoir un étrange amour des causes finales, pour assurer que la pierre a été formée pour bâtrir des maisons, & que les vers à soie sont nés à la Chine afin que nous ayions du satin en Europe.

Mais, dit-on, si Dieu a fait visiblement une chose à dessein, il a donc fait toutes choses à dessein. Il est ridicule d'admettre la providence dans un cas, & de la nier dans les autres. Tout ce qui est fait a été prévu, a été arrangé. Nul arrangement sans objet, nul effet sans cause ; donc tout est également le résultat, le produit d'une cause finale ; donc il est aussi vrai de dire que les nés ont été faits pour porter des lunettes, & les doigts pour être ornés de diamants, qu'il est vrai de dire que les oreilles ont été formées pour entendre les sons, & les yeux pour recevoir la lumière.

Je crois qu'on peut aisément éclaircir cette difficulté, quand les effets sont invariablement les mêmes, en tous lieux & en tout temps ; quand ces effets uniformes sont indépendants des êtres auxquels ils appartiennent, alors il y a visiblement une cause finale.

Tous les animaux ont des yeux, & ils voient ; tous ont des oreilles, & ils entendent ; tous une bouche par laquelle ils mangent ; un estomac, ou quelque chose d'approchant, par lequel ils digèrent ; tous un orifice qui expulse les excréments, tous un instrument de la génération : & ces dons de la nature operent en eux sans qu'aucun art s'en mêle. Voilà des causes finales clairement établies, & c'est

pervertir notre faculté de penser, que de nier une vérité si universelle.

Mais les pierres en tout lieu & en tout temps, ne composent pas des bâtiments ; tous les nés ne portent pas des lunettes ; tous les doigts n'ont pas une bague ; toutes les jambes ne sont pas couvertes de bas de soie. Un ver à soie n'est donc pas fait pour couvrir mes jambes, comme votre bouche est faite pour manger, & votre derrière pour aller à la garderobe. Il y a donc des effets produits par des causes finales, & des effets en très-grand nombre qu'on ne peut appeler de ce nom.

Mais les uns & les autres sont également dans le plan de la providence générale : rien ne se fait sans doute malgré elle, ni même sans elle. Tout ce qui appartient à la nature est uniforme, immuable, est l'ouvrage immédiat du Maître ; c'est lui qui a créé les Loix par lesquelles la Lune entre pour les trois quarts dans la cause du flux & du reflux de l'Océan, & le Soleil pour son quart : c'est lui qui a donné un mouvement de rotation au Soleil, par lequel cet astre envoie en cinq minutes & demie des rayons de lumiere dans les yeux des hommes, des crocodiles & des chats.

Mais, si après bien des siecles nous nous sommes avisés d'inventer des ciseaux & des broches, de tondre avec les uns la laine des moutons, & de les faire cuire avec les autres pour les manger, que peut-on en inférer autre chose, sinon que Dieu nous a faits de façon qu'un jour nous deviendrions nécessairement industriels & carnassiers ?

Les moutons n'ont pas sans doute été faits absolument pour être cuits & mangés, puisque plusieurs Nations s'abstiennent de cette horreur. Les hommes ne sont pas créés essentiellement pour se massacrer, puisque les Brahmes & les Quakers ne tuent personne ; mais la pâte dont nous sommes pétris produit souvent des massacres,

## 182 FIN, CAUSES FINALES.

comme elle produit des calomnies, des vanités, des persécutions & des impertinences. Ce n'est pas que la formation de l'homme soit précisément la cause finale de nos fureurs & de nos sottises ; car une cause finale est universelle & invariable en tout temps & en tout lieu : mais les horreurs & les absurdités de l'espèce humaine n'en sont pas moins dans l'ordre éternel des choses. Quand nous battons notre bled, le fléau est la cause finale de la séparation du grain ; mais si ce fléau en battant mon grain écrase mille insectes, ce n'est pas par ma volonté déterminée, ce n'est pas non plus par hasard ; c'est que ces insectes se sont trouvés cette fois sous mon fléau, & qu'ils devaient s'y trouver.

C'est une suite de la nature des choses, qu'un homme soit ambitieux, que cet homme enrégimente quelquefois d'autres hommes, qu'il soit vainqueur, ou qu'il soit battu ; mais jamais on ne pourra dire : L'homme a été créé de Dieu pour être tué à la guerre.

Les instruments que nous a donné la nature ne peuvent être toujours des causes finales en mouvement qui aient leur effet immanquable. Les yeux donnés pour voir, ne sont pas toujours ouverts ; chaque sens a ses temps de repos. Il y a même des sens dont on ne fait jamais d'usage. Par exemple, une malheureuse imbécille enfermée dans un Cloître à quatorze ans, ferme pour jamais chez elle la porte dont devait sortir une génération nouvelle ; mais la cause finale n'en subsiste pas moins, elle agira dès qu'elle sera libre.

## F O L I E.

**I**L n'est pas question de renouveler le Livre d'Erasme, qui ne ferait aujourd'hui qu'un lieu commun assez insipide.

Nous appellons folie cette maladie des organes du cerveau, qui empêche un homme nécessairement de penser & d'agir comme les autres; ne pouvant gérer son bien, on l'interdit; ne pouvant avoir des idées convenables à la Société, on l'en exclut; s'il est dangereux, on l'enferme; s'il est farieux, on le lie.

Ce qu'il est important d'observer, c'est que cet homme n'est point privé d'idées; il en a comme tous les autres hommes pendant la veille, & souvent quand il dort. On peut demander comment son ame spirituelle, immortelle, logée dans son cerveau, recevant toutes les idées par les sens, très-nettes & très-distinctes, n'en porte cependant jamais un jugement sain? Elle voit les objets comme l'ame d'Aristote & de Platon, de Loke & de Newton, les voyaient; elle entend les mêmes sons, elle a le même sens du toucher: comment donc recevant les perceptions que les plus sages éprouvent, en fait-elle un assemblage extravagant sans pouvoir s'en dispenser? Si cette substance simple & éternelle a pour ses actions les mêmes instruments qu'ont les ames des cerveaux les plus sages, elle doit raisonner comme eux. Qui peut l'en empêcher? Je conçois bien à toute force que si mon fou voit du rouge, & les sages du bleu; si quand les sages entendent de la musique, mon fou entend le brayement d'un âne; si quand ils sont au sermon, mon fou croit être à la comédie; si quand ils entendent oui, il entend non; alors son ame doit penser au rebours des autres. Mais mon fou a les mêmes perceptions qu'eux; il n'y a nulle raison apparente pour laquelle son ame ayant reçu par ses sens tous ses outils, ne peut en faire d'usage. Elle est pure, dit-on, elle n'est sujette par elle-même à aucune infirmité; la voilà pourvue de tous les secours nécessaires: quelque chose qui se passe dans son corps, rien ne peut changer

son essence : cependant on la mène dans son étui aux petites maisons.

Cette réflexion peut faire soupçonner que la faculté de penser donnée de Dieu à l'homme, est sujette au dérangement comme les autres sens. Un fou est un malade dont le cerveau pâtit, comme le goutteux est un malade qui souffre aux pieds & aux mains ; il pensait par le cerveau, comme il marchait avec les pieds, sans rien connaître ni de son pouvoir incompréhensible de marcher, ni de son pouvoir non moins incompréhensible de penser. On a la goutte au cerveau comme aux pieds. Enfin, après mille raisonnements, il n'y a peut-être que la foi seule qui puisse nous convaincre qu'une substance simple & immatérielle puisse être malade.

Les Doctes ou les Docteurs diront au fou : Mon ami, quoique tu aies perdu le sens commun, ton ame est aussi spirituelle, aussi pure, aussi immortelle que la nôtre ; mais notre ame est bien logée, & la tienne l'est mal ; les fenêtres de la maison sont bouchées pour elle ; l'air lui manque, elle étouffe. Le fou dans ses bons moments, leur répondrait : Mes amis, vous supposez à votre ordinaire ce qui est en question ; mes fenêtres sont aussi bien ouvertes que les vôtres, puisque je vois les mêmes objets, & que j'entends les mêmes paroles : il faut donc nécessairement que mon ame fasse un mauvais usage de ses sens, ou que mon ame ne soit elle-même qu'un sens vitié, une qualité dépravée. En un mot, ou mon ame est folle par elle-même, ou je n'ai point d'ame.

Un des Docteurs pourra répondre : Mon frere, Dieu a créé peut-être des ames folles, comme il a créé des ames sages. Le fou repliquerai : Si je croyais ce que vous me dites, je serais encore plus fou que je ne le suis. De grâce, vous qui en savez tant, dites-moi pourquoi je suis fou ?

Si les Docteurs ont encore un peu de sens , ils lui répondront : Je n'en sais rien. Ils ne comprendront pas pourquoi une cervelle a des idées incohérentes ; ils ne comprendront pas mieux pourquoi une autre cervelle a des idées régulières & suivies. Ils se croiront sages , & ils seront aussi fous que lui.

## F R A U D E.

*S'il faut user de fraudes pieuses avec le Peuple ?*

LE Fakir Bambabef rencontra un jour un des Disciples de Confutzée , que nous nommons Confucius , & ce Disciple s'appelait Ouang ; & Bambabef soutenait que le Peuple a besoin d'être trompé , & Ouang prétendait qu'il ne faut jamais tromper personne ; & voici le précis de leur dispute.

## B A M B A B E F.

Il faut imiter l'Etre suprême , qui ne nous montre pas les choses telles qu'elles sont ; il nous fait voir le soleil sous un diamètre de deux ou trois pieds , quoique cet astre soit un million de fois plus gros que la terre ; il nous fait voir la Lune & les Etoiles attachées sur un même fond bleu , tandis qu'elles sont à des distances différentes. Il veut qu'une tour quarrée nous paraisse ronde de loin ; il veut que le feu nous paraisse chaud , quoiqu'il ne soit ni chaud ni froid ; enfin il nous environne d'erreurs convenables à notre nature.

## O U A N G .

Ce que vous nommez erreur , n'en est point une. Le Soleil , tel qu'il est placé à des millions de millions de lis (\*)

(\*) Un lis est de 124 pas.

au-delà de notre globe, n'est pas celui que nous voyons. Nous n'apercevons réellement, & nous ne pouvons appercevoir que le Soleil qui se peint dans notre rétine, sous un angle déterminé. Nos yeux ne nous ont point été donnés pour connaître les grossEURS & les distances ; il faut d'autres secours & d'autres opérations pour les connaître.

Bambabef parut fort étonné de ce propos. Ouang, qui était très-patient, lui expliqua la théorie de l'Optique ; & Bambabef, qui avoit de la conception, se rendit aux démonstrations du Disciple de Confutzée ; puis il reprit la dispute en ces termes :

## B A M B A B E F.

Si Dieu ne nous trompe pas par le ministère de nos sens, comme je le croyais, avouez au moins que les Médecins trompent toujours les enfants pour leur bien ; ils leur disent qu'ils leur donnent du sucre, & en effet ils leur donnent de la rhubarbe. Je peux donc, moi Fakir, tromper le Peuple, qui est aussi ignorant que les enfants.

## O U A N G.

J'ai deux fils, je ne les ai jamais trompés ; je leur ai dit quand ils ont été malades : Voilà une médecine très-amère, il faut avoir le courage de la prendre ; elle vous nuirait si elle était douce ; je n'ai jamais souffert que leurs Gouvernantes & leurs Précepteurs leur fissent peur des esprits, des revenants, des lutins, des sorciers ; par-là j'en ai fait de jeunes Citoyens courageux & sages.

## B A M B A B E F.

Le Peuple n'est pas né si heureusement que votre famille.

## O U A N G.

Tous les hommes se ressemblent ; ils sont nés avec les mêmes dispositions. Ce sont les Fakirs qui corrompent la nature des hommes.

## B A M B A B E F.

Nous leur enseignons des erreurs, je l'avoue, mais c'est pour leur bien. Nous leur faisons accroire que s'ils n'achètent pas de nos cloux bénis, s'ils n'expient pas leurs péchés en nous donnant de l'argent, ils deviendront, dans une autre vie, chevaux de poste, chiens, ou lézards. Cela les intimide, & ils deviennent gens de bien.

## O U A N G.

Ne voyez-vous pas que vous pervertissez ces pauvres gens? Il y en a parmi eux, bien plus qu'on ne pense, qui raisonnent, qui se moquent de vos miracles, de vos superstitions, qui voient fort bien qu'ils ne seront changés ni en lézards ni en chevaux de poste. Qu'arrive-t-il? Ils ont assez de bon sens pour voir que vous leur prêchez une Religion impertinente, & ils n'en ont pas assez pour s'élever vers une Religion pure, & dégagée de superstition, telle que la nôtre. Leurs passions leur font croire qu'il n'y a point de Religion, parce que la seule qu'on leur enseigne est ridicule; vous devenez coupable de tous les vices dans lesquels ils se plongent.

## B A M B A B E F.

Point de tout, car nous ne leur enseignons qu'une bonne morale.

## O U A N G.

Vous vous feriez lapider par le Peuple, si vous enseigniez une morale impure. Les hommes sont faits de façon qu'ils veulent bien commettre le mal; mais ils ne veulent pas qu'on le leur prêche. Il faudrait seulement ne point mêler une morale sage avec des fables absurdes, parce que vous affaiblissez par vos impostures, dont vous pourriez vous passer, cette morale que vous êtes forcés d'enseigner.

## B A M B A B E F.

Quoi ! vous croyez qu'on peut enseigner la vérité au Peuple sans la soutenir par des fables ?

## O U A N G.

Je le crois fermement. Nos Lettrés sont de la même pâte que nos Tailleurs, nos Tisserands, & nos Laboureurs. Ils adorent un Dieu créateur, rémunérateur, & vengeur. Ils ne souillent leur culte, ni par des systèmes absurdes, ni par des cérémonies extravagantes; & il y a bien moins de crimes parmi les Lettrés que parmi le Peuple. Pourquoi ne pas daigner instruire nos Ouvriers comme nous instruisons nos Lettrés ?

## B A M B A B E F.

Vous feriez une grande sottise; c'est comme si vous vouliez qu'ils eussent la même politesse, qu'ils fussent Jurisconsultes; cela n'est ni possible ni convenable. Il faut du pain blanc pour les Maîtres, & du pain bis pour les Domestiques.

## O U A N G.

J'avoue que tous les hommes ne doivent pas avoir la même science; mais il y a des choses nécessaires à tous. Il est nécessaire que chacun soit juste; & la plus sûre manière d'inspirer la justice à tous les hommes, c'est de leur inspirer la Religion sans superstition.

## B A M B A B E F.

C'est un beau projet; mais il est impraticable. Pensez-vous qu'il suffise aux hommes de croire un Dieu qui punit & qui récompense ? Vous m'avez dit qu'il arrive souvent que les plus déliés d'entre le Peuple se révoltent contre mes fables; ils se révolteront de même contre votre vérité; ils diront : Qui m'assurera que Dieu punit & récompense ? où en est la preuve ? Quelle mission avez-vous ? Quel miracle avez-vous fait pour que je vous croie ? Ils se moqueront de vous bien plus que de moi.

Voilà où est votre erreur. Vous vous imaginez qu'on fecouera le joug d'une idée honnête, vraisemblable, utile à tout le monde, d'une idée dont la raison humaine est d'accord, parce qu'on rejette des choses malhonnêtes, absurdes, inutiles, dangereuses, qui font frémir le bon sens?

Le Peuple est très-disposé à croire ses Magistrats : quand ces Magistrats ne leur proposent qu'une créance raisonna ble, ils l'embrassent volontiers. On n'a point besoin de prodiges pour croire un Dieu juste, qui lit dans le cœur de l'homme ; cette idée est trop naturelle pour être combattue. Il n'est pas nécessaire de dire précisément comment Dieu punira & récompensera, il suffit qu'on croie à sa justice. Je vous assure que j'ai vu des Villes entières qui n'avaient presque point d'autres dogmes, & que ce sont celles où j'ai vu le plus de vertu.

B A M B A B E F.

Prenez garde; vous trouverez dans ces Villes des Philosophes qui vous nieront & les peines & les récompenses.

O U A N G.

Vous m'avouerez que ces Philosophes nieront bien plus fortement vos inventions ; ainsi vous ne gagnez rien par-là. Quand il y aurait des Philosophes qui ne conviendraient pas de mes principes, ils n'en seraient pas moins gens de bien, ils n'en cultiveraient pas moins la vertu, qui doit être embrassée par amour, & non par crainte. Mais de plus je vous soutiens qu'aucun Philosophe ne serait jamais assuré que la Providence ne réserve pas des peines aux méchants & des récompenses aux bons ; car s'ils me demandent qui m'a dit que Dieu punit, je leur demanderai qui leur a dit que Dieu ne punit pas ? Enfin je vous soutiens que les Philosophes m'aimeront, loin de me contredire. Voulez-vous être Philosophe ?

B A M B A B E F.

Volontiers ; mais ne le dites pas aux Fakirs.

---

## G L O I R E.

**B**En-al-bétif , ce digne chef des Derviches , leur disait un jour : Mes Freres , il est très-bon que vous vous serviez souvent de cette sacrée formule de notre Koran : *Au nom de Dieu très-miséricordieux* : car Dieu use de miséricorde , & vous apprenez à la faire , en répétant souvent les mots qui recommandent une vertu sans laquelle il resterait peu d'hommes sur la terre. Mais , mes Freres , gardez-vous bien d'imiter ces téméraires qui se vantent à tout propos de travailler à la gloire de Dieu. Si un jeune imbécille soutient une these sur les catégories , these à laquelle préside un ignorant en fourrure , il ne manque pas d'écrire en gros caractères à la tête de sa these : *Ek alħà abron doxa : Ad majorem Dei gloriam*. Un bon Musulman a-t-il fait blanchir son fallon , il grave cette sottise sur sa porte ; un Saka porte de l'eau pour là plus grande gloire de Dieu. C'est un usage impie qui est pieusement mis en usage. Que diriez-vous d'un petit Chiaoux , qui , en vuidant la chaise percée de notre Sultan , s'écrieroit , à la plus grande gloire de notre invincible Monarque ? Il y a certainement plus loin du Sultan à Dieu , que du Sultan au petit Chiaoux .

Qu'avez-vous de commun , misérables vers de terre , appellés hommes , avec la gloire de l'Etre infini ? Peut-il aimer la gloire ? Peut-il en recevoir de vous ? Peut-il en goûter ? Jusqu'à quand , animaux à deux pieds , sans plumes , ferez-vous Dieu à votre image ? Quoi ! parce que vous êtes vains , parce que vous aimez la gloire , vous voulez que Dieu l'aime aussi ! S'il y avait plusieurs Dieux , chacun d'eux peut-être voudrait obtenir les suffrages de

ses semblables. Ce serait là la gloire d'un Dieu. Si l'on peut comparer la grandeur infinie avec la bassesse extrême, ce Dieu serait comme le Roi Alexandre ou Scander, qui ne voulait entrer en lice qu'avec des Rois : mais vous, pauvres gens, quelle gloire pouvez-vous donner à Dieu ? Cessez de profaner son nom sacré. Un Empereur, nommé Octave-Auguste, défendit qu'on le louât dans les Ecoles de Rome, de peur que son nom ne fût avili. Mais vous ne pouvez ni avilir l'Etre suprême, ni l'honorer. Anéantissez-vous ; adorez, & taisez-vous.

Ainsi parlait Ben-al-bétif ; & les Derviches s'écrierent : Gloire à Dieu ! Ben-al-bétif a bien parlé.

---

## G R A C E.

S Acrés Consulteurs de Rome moderne, illustres & infaillibles Théologiens, personne n'a plus de respect que moi pour vos divines décisions ; mais si Paul Emile, Scipion, Caton, Cicéron, César, Titus, Trajan, Marc-Aurele, revenaient dans cette Rome qu'ils mirent autrefois en quelque crédit, vous m'avouerez qu'ils seraient un peu étonnés de vos décisions sur la Grace. Que diraient-ils, s'ils entendaient parler de la Grace de santé selon saint Thomas, & de la Grace médicinale selon Cajetan ; de la Grace extérieure & intérieure, de la gratuite, de la sanctifiante, de l'actuelle, de l'habituelle, de la coopérante, de l'efficace qui quelquefois est sans effet, de la suffisante qui quelquefois ne suffit pas, de la versatile, & de la congrue ? En bonne foi, y comprendraient-ils plus que vous & moi ?

Quel besoin auraient ces pauvres gens de vos sublimes instructions ? Il me semble que je les entends dire :

Mes Révérends Peres , vous êtes de terribles génies : nous pensions frottement que l'Etre éternel ne se conduit jamais par des Loix particulières comme les vils humains , mais par ses Loix générales , éternelles comme lui . Personne n'a jamais imaginé parmi nous , que Dieu fut semblable à un Maître insensé qui donne un pécule à un esclave , & refuse la nourriture à l'autre ; qui ordonne à un manchot de pêtrir de la farine , à un muet de lui faire la lecture , à un cu de-jatte d'être son courrier .

Tout est grace de la part de Dieu ; il a fait au globe que nous habitons la grace de le former ; aux arbres , la grace de les faire croître ; aux animaux , celle de les nourrir ; mais dira-t-on que si un loup trouve dans son chemin un agneau pour son souper , & qu'un autre loup meure de faim , Dieu a fait à ce premier loup une grace particulière ? S'est-il occupé par une grace prévenante à faire croître un chêne , préférablement à un autre chêne à qui la sève a manqué ? Si dans toute la nature , tous les êtres sont soumis aux Loix générales , comment une seule espece d'animaux n'y serait-elle pas soumise ?

Pourquoi le Maître absolu de tout , aurait-il été plus occupé à diriger l'intérieur d'un seul homme , qu'à conduire le reste de la nature entière ? Par quelle bizarrie changerait-il quelque chose dans le cœur d'un Courlandais ou d'un Biscayen , pendant qu'il ne change rien aux Loix qu'il a imposées à tous les astres ?

Quelle pitié de supposer qu'il fait , défait , refait continuellement des sentiments dans nous ! & quelle audace de nous croire exceptés de tous les êtres ! Encore n'est-ce que pour ceux qui se confessent , que tous ces changements sont imaginés . Un Savoyard , un Bergamasque aura le Lundi la grace de faire dire une Messe pour douze sous ; le Mardi il ira au cabaret , & la grace lui manquera ; le

Mer.

Mercredi il aura une grace coopérante qui le conduira à confesse, mais il n'aura point la grace efficace de la contrition parfaite; le Jeudi ce sera une grace suffisante qui ne lui suffira point, comme on l'a déjà dit. Dieu travaillera continuellement dans la tête de ce Bergamasque, tantôt avec force, tantôt faiblement, & le reste de la terre ne lui sera de rien! il ne daignera pas se mêler de l'intérieur des Indiens & des Chinois! S'il vous reste un grain de raison, mes Révérends Peres, ne trouvez-vous pas ce système prodigieusement ridicule?

Malheureux, voyez ce chêne qui porte sa tête aux nues, & ce roseau qui rampe à ses pieds; vous ne dites pas que la grace efficace a été donnée au chêne, & a manqué au roseau. Levez les yeux au ciel, voyez l'Eternel Démiurge créant des millions de mondes qui gravitent tous les uns vers les autres, par des loix générales & éternelles. Voyez la même lumiere se réfléchir du Soleil à Saturne, & de Saturne à nous; & dans cet accord de tant d'astres emportés par un cours rapide, dans cette obéissance générale de toute la nature, osez croire, si vous pouvez, que Dieu s'occupe de donner une grace versatile à Sœur Thérèse, & une grace concomitante à Sœur Agnès!

Atome, à qui un sot atome a dit que l'Eternel a des loix particulières pour quelques atomes de ton voisinage; qu'il donne sa grace à celui-là, & la refuse à celui-ci; que tel qui n'avait pas la grace hier, l'aura demain; ne répète pas cette sottise. Dieu a fait l'Univers, & ne va point créer des vents nouveaux pour remuer quelques brins de paille dans un coin de cet Univers. Les Théologiens sont comme les combattants chez Homère, qui croyaient que les Dieux s'armaient tantôt contre eux, tantôt en leur faveur. Si Homère n'était pas considéré comme Poëte, il le ferait comme blasphémateur.

C'est Marc-Aurele qui parle, ce n'est pas moi; car Dieu qui vous inspire, me fait la grace de croire tout ce que vous dites, tout ce que vous avez dit, & tout ce que vous direz.

---

## G U E R R E.

**L**A famine, la peste & la guerre sont les trois ingrédients les plus fameux de ce bas monde. On peut ranger dans la classe de la famine toutes les mauvaises nourritures où la disette nous force d'avoir recours pour abréger notre vie, dans l'espérance de la soutenir.

On comprend dans la peste, toutes les maladies contagieuses, qui sont au nombre de deux ou trois mille. Ces deux présents nous viennent de la Providence : mais la guerre, qui réunit tous ces dons, nous vient de l'imagination de trois ou quatre cents personnes répandues sur la surface de ce globe sous le nom de Princes ou de Ministres ; & c'est peut-être pour cette raison que dans plusieurs Dédicaces on les appelle les images vivantes de la Divinité.

Le plus déterminé des flatteurs conviendra sans peine que la guerre traîne toujours à sa suite la peste & la famine, pour peu qu'il ait vu les Hôpitaux des Armées d'Allemagne, & qu'il ait passé dans quelques Villages où il se sera fait quelque grand exploit de guerre.

C'est sans doute un très-bel art que celui qui désole les campagnes, détruit les habitations, & fait périr annuellement quarante mille hommes sur cent mille. Cette invention fut d'abord cultivée par des Nations assemblées pour leur bien commun; par exemple, la Diète des Grecs déclara à la Diète de la Phrygie & des Peuples voisins,

qu'elle allait partir sur un millier de barques de Pêcheurs, pour aller les exterminer si elle pouvait.

Le Peuple Romain assemblé jugeait qu'il était de son intérêt d'aller se battre avant la moisson, contre le Peuple de Veïes, ou contre les Volsques : & quelques années après, tous les Romains étant en colere contre tous les Carthaginois, se battirent long-temps sur mer & sur terre. Il n'en est pas de même aujourd'hui.

Un Généalogiste prouve à un Prince qu'il descend en droite ligne d'un Comte, dont les parents avaient fait un pacte de famille, il y a trois ou quatre cents ans, avec une Maison dont la mémoire même ne subsiste plus. Cette Maison avait des préentions éloignées sur une Province dont le dernier Possesseur est mort d'apoplexie. Le Prince & son Conseil concluent sans difficulté que cette Province, qui est à quelques centaines de lieues de lui, a beau protester qu'elle ne le connaît pas, qu'elle n'a nulle envie d'être gouvernée par lui; que, pour donner des loix aux gens, il faut au moins avoir leur consentement : ces discours ne parviennent pas seulement aux oreilles du Prince, dont le droit est incontestable; il trouve incontinent un grand nombre d'hommes qui n'ont rien à perdre; il les habille d'un gros drap bleu, à cent dix sous l'aune, borde leurs chapeaux avec du gros fil blanc, les fait tourner à droite & à gauche, & marche à la gloire.

Les autres Princes, qui entendent parler de cette équipée, y prennent part chacun selon son pouvoir, & couvrent une petite étendue de Pays de plus de meurtriers mercenaires, que Gengis-Kan, Tamerlan, Bajazet, n'en traînerent à leur suite.

Des Peuples assez éloignés entendent dire qu'on va se battre, & qu'il y a cinq ou six sous par jour à gagner pour eux, s'ils veulent être de la partie; ils se divisent

aussi-tôt en deux bandes comme des moissonneurs , & vont vendre leurs services à quiconque veut les employer.

Ces multitudes s'acharnent les unes contre les autres, non-seulement sans avoir aucun intérêt au procès, mais sans savoir même de quoi il s'agit.

Il se trouve à la fois cinq ou six Puissances belligérantes, tantôt trois contre trois, tantôt deux contre quatre, tantôt une contre cinq, se détestant toutes également les unes les autres, s'unissant & s'attaquant tour à tour ; toutes d'accord en un seul point, celui de faire tout le mal possible.

Le merveilleux de cette entreprise infernale, c'est que chaque Chef des meurtriers fait bénir ses drapeaux & invoque Dieu solemnellement, avant d'aller exterminer son prochain. Si un Chef n'a eu que le bonheur de faire égorger deux ou trois mille hommes, il n'en remercie point Dieu ; mais lorsqu'il y en a eu environ dix mille d'exterminés par le feu & par le fer, & que pour comble de grâce quelque Ville a été détruite de fond en comble, alors on chante à quatre parties une chanson assez longue, composée dans une Langue inconnue à tous ceux qui ont combattu, & de plus toute farcie de barbarismes. La même chanson sert pour les mariages & pour les naissances, ainsi que pour les meurtres ; ce qui n'est pas pardonnable, sur-tout dans la Nation la plus renommée pour les chansons nouvelles.

On paie par-tout un certain nombre de Harangueurs pour célébrer ces journées meurtrieres : les uns sont vêtus d'un long juste-au-corps noir, chargé d'un manteau écourté ; les autres ont une chemise par-dessus une robe ; quelques-uns portent deux pendants d'étoffe bigarrée par-dessus leur chemise. Tous parlent long-temps ; ils citent ce qui s'est fait jadis en Palestine, à propos d'un combat en Vétéranie.

Le reste de l'année ces gens-là déclament contre les vices. Ils prouvent en trois points & par antithèses que les Dames qui étendent légèrement un peu de carmin sur leurs joues fraîches, seront l'objet éternel des vengeances éternelles de l'Eternel ; que Poliencte & Athalie sont les ouvrages du Démon ; qu'un homme qui fait servir sur sa table pour deux cents écus de marée un jour de carême, fait immanquablement son salut ; & qu'un pauvre homme qui mange pour deux sous & demi de mouton, va pour jamais à tous les Diables.

De cinq ou six mille déclamations de cette espèce, il y en a trois ou quatre tout au plus composées par un Gau-lois, nommé Massillon, qu'un honnête homme peut lire sans dégoût ; mais dans tous ces discours, il n'y en a pas un seul où l'Orateur ose s'élever contre ce fléau & ce crime de la guerre, qui contient tous les fléaux & tous les crimes. Les malheureux Harangueurs parlent sans cesse contre l'amour, qui est la seule consolation du Genre-humain, & la seule maniere de le réparer ; ils ne disent rien des efforts abominables que nous faisons pour le détruire.

Vous avez fait un bien mauvais Sermon sur l'impureté, ô Bourdaloue ! mais aucun sur ces meurtres variés en tant de façons, sur ces rapines, sur ces brigandages, sur cette rage universelle qui désole le monde. Tous les vices réunis de tous les âges & de tous les lieux n'égaleraient jamais les maux que produit une seule campagne.

Misérables Médecins des ames, vous criez pendant cinq quart-d'heures sur quelques piquures d'épingles, & vous ne dites rien sur la maladie qui nous déchire en mille morceaux ! Philosophes moralistes, brûlez tous vos Livres. Tant que le caprice de quelques hommes fera loyalement égorger des milliers de nos freres, la partie du

Genre-humain consacrée à l'héroïsme sera ce qu'il y a de plus affreux dans la nature entière. Que deviennent & que m'importent l'humanité, la bienfaisance, la modestie, la tempérance, la douceur, la sagesse, la piété, tandis qu'une demi-livre de plomb tirée de six cents pas me fracasse le corps, & que je meurs à vingt ans dans des tourments inexprimables, au milieu de cinq ou six mille mourants; tandis que mes yeux qui s'ouvrent pour la dernière fois voient la Ville où je suis né détruite par le fer & par la flamme, & que les derniers sons qu'entendent mes oreilles sont les cris des femmes & des enfants expirants sous des ruines, le tout pour les préten-dus intérêts d'un homme que nous ne connaissons pas?

Ce qu'il y a de pis, c'est que la guerre est un fléau iné-vitable. Si l'on y prend garde, tous les hommes ont adoré le Dieu Mars. Sabaoth, chez les Juifs, signifie le Dieu des Armes : mais Minerve, chez Homere, appelle Mars un Dieu furieux, insensé, infernal.



---

## HISTOIRE DES ROIS JUIFS, ET PARALIPOMENES.

**T**ous les Peuples ont écrit leur Histoire dès qu'ils ont pu écrire. Les Juifs ont aussi écrit la leur. Avant qu'ils eussent des Rois, ils vivaient sous une Théocratie ; ils étaient censés gouvernés par Dieu même.

Quand les Juifs voulurent avoir un Roi comme les autres Peuples leurs voisins, le Prophète Samuël, très-intéressé à n'avoir point de Roi, leur déclara de la part de Dieu, que c'était Dieu lui-même qu'ils rejetaient ; ainsi la Théocratie finit chez les Juifs, lorsque la Monarchie commença.

On pourrait donc dire, sans blasphémer, que l'Histoire des Rois Juifs a été écrite comme celle des autres Peuples, & que Dieu n'a pas pris la peine de dicter lui-même l'Histoire d'un Peuple qu'il ne gouvernait plus.

On n'avance cette opinion qu'avec la plus extrême défiance. Ce qui pourrait la confirmer, c'est que les Paralipomenes contredisent très-souvent le Livre des Rois dans la chronologie & dans les faits, comme nos Historiens profanes se contredisent quelquefois. De plus, si Dieu a toujours écrit l'Histoire des Juifs, il faut donc croire qu'il l'écrivit encore ; car les Juifs sont toujours son Peuple chéri. Ils doivent se convertir un jour, & il paraît qu'alors ils feront aussi en droit de regarder l'Histoire de leur dispersion comme sacrée, qu'ils sont en droit de dire que Dieu écrivit l'Histoire de leurs Rois.

On peut encore faire une réflexion ; c'est que Dieu ayant été leur seul Roi très-long-temps, & ensuite ayant été leur Historien, nous devons avoir pour tous les Juifs

## 200 HISTOIRE DES ROIS JUIFS.

le respect le plus profond. Il n'y a point de Frippier Juif qui ne soit infiniment au-dessus de César & d'Alexandre. Comment ne se pas prosterner devant un Frippier qui vous prouve que son Histoire a été écrite par la Divinité même, tandis que les Histoires Grecques & Romaines ne nous ont été transmises que par des profanes?

Si le style de l'Histoire des Rois & des Paralipomenes est divin, il se peut encore que les actions racontées dans ces Histoires ne soient pas divines. David assassine Uriel, Isboseth & Miphiboseth sont assassinés. Absalon assassine Ammon, Joab assassine Absalon, Salomon assassine Adonias, son frère, Baza assassine Nadab, Zimri assassine Ela, Hamri assassine Zimri, Achab assassine Naboth, Jehu assassine Achab & Joram; les habitants de Jérusalem assassinent Amasias, fils de Joas. Sélom, fils de Jabès, assassine Zacharias, fils de Jéroboam; Manahaim assassine Sélom, fils de Jabès; Phacée, fils de Roméli, assassine Phaceia, fils de Manahaim; Ozée, fils d'Ela, assassine Phacès, fils de Roméli. On passe sous silence beaucoup d'autres menus assassinats. Il faut avouer que si le St. Esprit a écrit cette Histoire, il n'a pas choisi un sujet fort édifiant.



## I D O L E, IDOLÂTRE, IDOLÂTRIE.

**I**dole vient du Grec , Eidos, figure ; Eidolos, représentation d'une figure ; Latreuein, servir, révérer, adorer. Ce mot adorer est Latin , & a beaucoup d'acceptions différentes : il signifie porter la main à la bouche en parlant avec respect ; se courber, se mettre à genoux, saluer ; & enfin communément, rendre un culte suprême.

Il est utile de remarquer ici que le Dictionnaire de Trévoux commence cet article par dire que tous les Païens étaient idolâtres , & que les Indiens sont encore des Peuples idolâtres. Premièrement, on n'appella personne Païen avant Théodore le jeune ; ce nom fut donné alors aux habitants des Bourgs d'Italie, *Pagorum Incola, Pagani*, qui conserverent leur ancienne Religion. Secondelement, l'Indoustan est Mahométan , & les Mahométans sont les implacables ennemis des Images & de l'Idolâtrie. Troisièmement, on ne doit point appeler Idolâtres beaucoup de Peuples de l'Inde , qui sont de l'ancienne Religion des Parsis; ni certaines Castes, qui n'ont point d'Idoles.

---

## E X A M E N,

*S'il y a jamais eu un Gouvernement Idolâtre.*

**I**L paraît que jamais il n'y a eu aucun Peuple sur la terre qui ait pris ce nom d'Idolâtre. Ce mot est une injure , un terme outrageant, tel que celui de Gavache, que les Espagnols donnaient autrefois aux Français; & celui de Mara-

nes, que les Français donnaient aux Espagnols. Si on avait demandé au Sénat de Rome, à l'Aréopage d'Athènes, à la Cour des Rois de Perse : *Etes-vous Idolâtres ?* ils auraient à peine entendu cette question. Nul n'aurait répondu : **Nous adorons des Images, des Idoles.** On ne trouve ce mot, Idolâtre, Idolâtrie, ni dans Homère, ni dans Hésiode, ni dans Hérodote, ni dans aucun Auteur de la Religion des Gentils. Il n'y a jamais eu aucun Edit, aucune Loi qui ordonnât qu'on adorât des Idoles, qu'on les servît en Dieux, qu'on les regardât comme des Dieux.

Quand les Capitaines Romains & Carthaginois faisaient un Traité, ils attestaien tous leurs Dieux. C'est en leur présence, disaient-ils, que nous jurons la paix. Or les statues de tous ces Dieux, dont le dénombrement était très-long, n'étaient pas dans la tente des Généraux ; ils regardaient les Dieux comme présents aux actions des hommes, comme témoins, comme juges, & ce n'est pas assurément le simulacre qui constituait la Divinité.

De quel œil voyaient-ils donc les statues de leurs fausses Divinités dans les Temples ? Du même œil, s'il est permis de s'exprimer ainsi, que nous voyons les images des objets de notre vénération. L'erreur n'était pas d'adorer un morceau de bois ou de marbre, mais d'adorer une fausse Divinité représentée par ce bois & ce marbre. La différence entre eux & nous n'est pas qu'ils eussent des images, & que nous n'en ayions point ; la différence est que leurs images figuraient des êtres fantastiques dans une Religion fausse, & que les nôtres figurent des êtres réels dans une Religion véritable. Les Grecs avaient la statue d'Hercule, & nous celle de St. Christophe : ils avaient Esculape & sa chevre, & nous St. Roch & son chien ; Jupiter armé du tonnerre, & nous St. Antoine de Padoue, & St. Jacques de Compostelle.

Quand le Consul Pline adresse ses prières aux Dieux immortels, dans l'Exorde du Panégyrique de Trajan, ce n'est pas à des images qu'il les adresse; ces images n'étaient pas immortelles.

Ni les derniers temps du Paganisme, ni les plus reculés, n'offrent pas un seul fait qui puisse faire conclure qu'on adorât une Idole. Homere ne parle que des Dieux qui habitent le haut Olympe. Le Palladium, quoique tombé du Ciel, n'était qu'un gage sacré de la protection de Pallas; c'était elle qu'on vénérait dans le Palladium.

Mais les Romains & les Grecs se mettaient à genoux devant des statues, leur donnaient des couronnes, de l'encens, des fleurs, les promenaient en triomphe dans les Places publiques. Nous avons sanctifié ces coutumes, & nous ne sommes point Idolâtres.

Les femmes en temps de sécheresse portaient les statuas des Dieux, après avoir jeûné. Elles marchaient pieds nuds, les cheveux épars, & aussi-tôt il pleuvait à seaux, comme dit Pétrone, *& statim urceatum pluebat.* N'avons-nous pas consacré cet usage illégitime chez les Gents, & légitime sans doute parmi nous? Dans combien de Villes ne porte-ton pas nuds pieds les chasses des Saints pour obtenir les hénédictons du Ciel par leur intercession? Si un Turc, un Lettré Chinois était témoin de ces cérémonies, il pourrait par ignorance nous accuser d'abord de mettre notre confiance dans les simulacres que nous promenons ainsi en procession; mais il suffirait d'un mot pour le détromper.

On est surpris du nombre prodigieux de déclamations débitées dans tous les temps contre l'Idolâtrie des Romains & des Grecs; & ensuite on est plus surpris encore quand on voit qu'ils n'étaient pas Idolâtres.

Il y avait des Temples plus privilégiés que les autres.

204 IDOLE, IDOLATRE, IDOLATRIE.

La grande Diane d'Ephese avait plus de réputation qu'une Diane de Village. Il se faisait plus de miracles dans le Temple d'Esculape, à Epidaure, que dans un autre de ses Temples. La statue de Jupiter Olympien attirait plus d'offrandes que celle de Jupiter Paphlagonien. Mais puisqu'il faut toujours opposer ici les coutumes d'une Religion vraie, à celles d'une Religion fausse, n'avons-nous pas eu depuis plusieurs siecles plus de dévotions à certains Autels qu'à d'autres? Ne portons-nous pas plus d'offrandes à Notre-Dame de Lorette, qu'à Notre-Dame des Neiges? C'est à nous à voir si on doit saisir ce prétexte pour nous accuser d'Idolâtrie.

On n'avait imaginé qu'une seule Diane, un seul Apollon, un seul Esculape; non pas autant d'Apollons, de Dianes & d'Esculapes qu'ils avaient de Temples & de statues. Il est donc prouvé, autant qu'un point d'Histoire peut l'être, que les Anciens ne croyaient pas qu'une statue fut une Divinité, que le culte ne pouvait être rapporté à cette statue, à cette idole, & que par conséquent les Anciens n'étaient point Idolâtres.

Une populace grossiere & superstitieuse, qui ne raisonnait point, qui ne savait ni douter, ni nier, ni croire, qui courait aux Temples par oisiveté, & parce que les petits y sont égaux aux grands, qui portait son offrande par coutume, qui parlait continuellement de miracles sans en avoir examiné aucun, & qui n'était guères au-dessus des victimes qu'elle amenait; cette populace, dis-je, pouvait bien, à la vue de la grande Diane, & de Jupiter tonnant, être frappée d'une horreur religieuse, & adorer, sans le savoir, la statue même: c'est ce qui est arrivé quelquefois dans nos Temples à nos Paysans grossiers; & on n'a pas manqué de les instruire que c'est aux-Bienheureux, aux Immortels reçus dans le Ciel, qu'ils doivent déman-

## IDOLE, IDOLATRE, IDOLATRIE. 203

der leur intercession, & non à des figures de bois & de pierre, & qu'ils ne doivent adorer que Dieu seul.

Les Grecs & les Romains augmenterent le nombre de leurs Dieux par des apothéoses ; les Grecs divinisaient les Conquérants, comme Bacchus, Hercule, Persée. Rome dressa des Autels à ses Empereurs. Nos apothéoses sont d'un genre différent. Nous avons des Saints au-lieu de leurs demi-Dieux, de leurs Dieux secondaires ; mais nous n'avons égard ni au rang, ni aux conquêtes. Nous avons élevé des Temples à des hommes simplement vertueux, qui seraient la plupart ignorés sur la terre, s'ils n'étaient placés dans le Ciel. Les apothéoses des Anciens sont faites par la flatterie, les nôtres par le respect pour la vertu. Mais ces anciennes apothéoses sont encore une preuve convaincante que les Grecs & les Romains n'étaient point proprement Idolâtres. Il est clair qu'ils n'admettaient pas plus une vertu divine dans la statue d'Auguste & de Claudio, que dans leurs médailles.

Cicéron, dans ses Ouvrages Philosophiques, ne laisse pas soupçonner seulement qu'on puisse se méprendre aux statues des Dieux, & les confondre avec les Dieux mêmes. Ses Interlocuteurs foudroient la Religion établie, mais aucun d'eux n'imagine d'accuser les Romains de prendre du marbre & de l'airain pour des Divinités. Lucrece ne reproche cette sottise à personne, lui qui reproche tout aux superstitieux. Donc encore une fois, cette opinion n'existant pas, on n'en avait aucune idée. Il n'y avait point d'Idolâtres.

Horace fait parler une statue de Priape ; il lui fait dire : *J'étais autrefois un tronc de figuier ; un Charpentier ne sachant s'il ferait de moi un Dieu ou un banc, se détermina enfin à me faire Dieu, &c.* Que conclure de cette plaisanterie ? Priape était de ces petites Divinités subalternes, aban-

206 IDOLE, IDOLATRE, IDOLATRIE.

données aux râilleurs ; & cette plaisanterie même est la preuve la plus forte que cette figure de Priape, qu'on mettait dans les potagers pour effrayer les oiseaux, n'était pas fort révérée.

Dacier , en se livrant à l'esprit commentateur , n'a pas manqué d'observer que Baruch avait prédit cette aventure, en disant : *Ils ne feront que ce que voudront les ouvriers;* mais il pouvait observer aussi qu'on en peut dire autant de toutes les statues.

On peut d'un bloc de marbre tirer tout aussi-bien une cuvette qu'une figure d'Alexandre, ou de Jupiter, ou de quelque autre chose plus respectable. La matière dont étaient formés les Chérubins du Saint des Saints , aurait pu servir également aux fonctions les plus viles. Un Trône , un Autel en sont-ils moins révérés , parce que l'ouvrier en pouvait faire une table de cuisine ?

Dacier , au-lieu de conclure que les Romains adoraien la statue de Priape , & que Baruch l'avoit prédit , devait donc conclure que les Romains s'en moquaient. Consultez tous les Auteurs qui parlent des statues de leurs Dieux , vous n'en trouverez aucun qui parle d'idolâtrie ; ils disent expressément le contraire. Vous voyez dans Martial :

*Qui finxit sacros auro vel marmore vultus ,  
Non facit ille Deos.*

Dans Ovide :

*Colitur pro Jove forma Jovis.*

Dans Stace :

*Nulla autem effigies , nulli commissa matello.  
Forma Dei mentes habitate ac numina gaudet.*

Dans Lucain :

*Estne Dei sedes , nisi terra , & pontus , & aer ?*

## IDOLE, IDOLATRE, IDOLATRIE. 207

On ferait un volume de tous les passages qui déposent que des images n'étaient que des images.

Il n'y a que le cas où les statues rendaient des oracles, qui ait pu faire penser que ces statues avaient en elles quelque chose de divin. Mais certainement l'opinion régnante était que les Dieux avaient choisi certains Autels, certains simulacres pour y venir résider quelquefois, pour y donner audience aux hommes, pour leur répondre. On ne voit dans Homère & dans les chœurs des Tragédies Grecques, que des prières à Apollon qui rend ses oracles sur les montagnes, en tel Temple, en telle Ville; il n'y a pas dans toute l'Antiquité la moindre trace d'une prière adressée à une statue.

Ceux qui professaient la magie, qui la croyaient une science, ou qui feignaient de le croire, prétendaient avoir le secret de faire descendre les Dieux dans les statues, non pas les grands Dieux, mais les Dieux secondaires, les Génies. C'est ce que Mercure Trismégiste appellait faire des Dieux; & c'est ce que St. Augustin réfute dans sa Cité de Dieu. Mais cela même montre évidemment que les simulacres n'avaient rien en eux de divin, puisqu'il fallait qu'un Magicien les animât. Et il me semble qu'il arrivait bien rarement qu'un Magicien fût assez habile pour donner une ame à une statue pour la faire parler.

En un mot, les images des Dieux n'étaient point des Dieux; Jupiter, & non pas son image, lançait le tonnerre; ce n'était pas la statue de Neptune qui soulevait les mers, ni celle d'Apollon qui donnait la lumière. Les Grecs & les Romains étaient des Gentils, des Polithéistes, & n'étaient point des Idolâtres.

*Si les Perses, les Sabéens, les Egyptiens, les Tartares, les Turcs ont été idolâtres? & de quelle antiquité est l'origine des simulacres, appellés Idoles? Histoire de leur culte.*

C'est une grande erreur d'appeler Idolâtres les Peuples qui rendirent un culte au Soleil & aux Etoiles. Ces Nations n'eurent long-temps ni Simulacres ni Temples. Si elles se tromperent, c'est en rendant aux astres ce qu'ils devaient au Créateur des astres : encore le dogme de Zoroastre ou Zerdust, recueilli dans le Sadder, enseigne-t-il un Etre suprême, vengeur & rémunérateur ; & cela est bien loin de l'idolâtrie. Le Gouvernement de la Chine n'a jamais eu aucune idole ; il a toujours conservé le culte simple du Maître du Ciel, King-Tien. Gengis-Kan, chez les Tartares, n'était point Idolâtre, & n'avait aucun simulacre. Les Musulmans, qui remplissent la Grèce, l'Asie mineure, la Syrie, la Perse, l'Inde & l'Afrique, appellent les Chrétiens idolâtres, giaours, parce qu'ils croient que les Chrétiens rendent un culte aux Images. Ils briserent plusieurs statues qu'ils trouverent à Constantinople, dans Ste. Sophie, & dans l'Eglise des Sts. Apôtres, & dans d'autres qu'ils convertirent en Mosquées. L'apparence les trompa comme elle trompe toujours les hommes, & leur fit croire que des Temples dédiés à des Saints qui avaient été hommes autrefois, des Images de ces Saints révérées à genoux, des miracles opérés dans ces Temples, étaient des preuves invincibles de l'Idolâtrie la plus complète. Cependant il n'en est rien. Les Chrétiens n'adorent en effet qu'un seul Dieu, & ne réverent dans les Bienheureux que la vertu même de Dieu qui agit dans

## IDOLE, IDOLATRE, IDOLATRIE. 209

dans ses Saints. Les Iconoclastes & les Protestants ont fait le même reproche d'idolâtrie à l'Eglise, & on leur a fait la même réponse.

Comme les hommes ont eu très-rarement des idées précises, & ont encore moins exprimé leurs idées par des mots précis & sans équivoque, nous appellâmes du nom d'*Idolâtres* les Gentils, & sur-tout les Polithéïstes. On a écrit des volumes immenses, on a débité des sentiments divers sur l'origine de ce culte rendu à Dieu, ou à plusieurs Dieux, sous des figures sensibles : cette multitude de Livres & d'opinions ne prouve que l'ignorance.

On ne sait pas qui inventa les habits & les chaussures, & on veut savoir qui le premier inventa les *Idoles*? Qu'importe un passage de *Sanchoniaton*, qui vivait avant la guerre de Troye? que nous apprend-il, quand il dit que le ca-hos, l'esprit, c'est-à-dire le souffle, amoureux de ses principes, en tira le limon, qu'il rendit l'air lumineux, que le vent Colp & sa femme Baū engendrerent Eon, qu'Eon engendra Genos; que Chronos, leur descendant, avait deux yeux par-derrière comme par-devant, qu'il devint Dieu, & qu'il donna l'Egypte à son Fils Thaut? Voilà un des plus respectables monuments de l'Antiquité.

Orphée, antérieur à *Sanchoniaton*, ne nous en apprendra pas davantage dans sa Théogonie, que Damascius nous a conservée. Il représente le principe du monde sous la figure d'un dragon à deux têtes, l'une de taureau, l'autre de lion, un visage au milieu, qu'il appelle visage Dieu, & des ailes dorées aux épaules.

Mais vous pouvez de ces idées bizarres tirer deux grandes vérités; l'une, que les images sensibles & les hiéroglyphes sont de l'Antiquité la plus haute; l'autre, que tous les anciens Philosophes ont reconnu un premier principe.

Quant au Polithéïsme, le bon sens vous dira que dès

216 IDOLE, IDOLATRE, IDOLATRIE.

qu'il y a eu des hommes , c'est-à-dire des animaux faibles , capables de raison & de folie , sujets à tous les accidents , à la maladie & à la mort , ces hommes ont senti leur faiblesse & leur dépendance : ils ont reconnu aisément qu'il est quelque chose de plus puissant qu'eux . Ils ont senti une force dans la terre , qui fournit leurs aliments ; une dans l'air , qui souvent les détruit ; une dans le feu qui consume , & dans l'eau qui submerge . Quoi de plus naturel dans des hommes ignorants , que d'imaginer des êtres qui présidaient à ces éléments ? Quoi de plus naturel , que de révéler la force invisible qui faisait luire aux yeux le Soleil & les Etoiles ? Et dès qu'on voulut se former une idée de ces puissances supérieures à l'homme , quoi de plus naturel encore que de les figurer d'une manière sensible ? Pouvait-on même s'y prendre autrement ? La Religion Juive qui précédé la nôtre , & qui fut donnée par Dieu même , était toute remplie de ces images sous lesquelles Dieu est représenté . Il daigne parler dans un buisson le langage humain ; il paraît sur une montagne . Les Esprits célestes qu'il envoie , viennent tous avec une force humaine ; enfin le Sanctuaire est rempli de Chérubins , qui sont des corps d'hommes avec des ailes & des têtes d'animaux : c'est ce qui a donné lieu à l'erreur de Plutarque , de Tacite , d'Appien , & de tant d'autres , de reprocher aux Juifs d'adorer une tête d'âne . Dieu , malgré sa défense de peindre & de sculpter aucune figure , a donc daigné se proportionner à la faiblesse humaine , qui demandait qu'on parlât aux sens par des images .

Isaïe , dans le chap . VI , voit le Seigneur assis sur un Trône , & le bas de sa robe qui remplit le Temple . Le Seigneur étend sa main , & touche la bouche de Jérémie , au chap . I. de ce Prophète . Ezéchiel , au chap . III ,

voit un Trône de saphir , & Dieu lui paraît comme un homme assis sur ce Trône. Ces images n'alterent point la pureté de la Religion Juive , qui jamais n'employa les tableaux , les statues , les idoles , pour représenter Dieu aux yeux du Peuple.

Les Lettrés Chinois , les Parsis , les anciens Egyptiens , n'eurent point d'idoles ; mais bientôt Isis & Osiris furent figurés ; bientôt Bel à Babylone fut un gros colosse . Brama fut un monstre bizarre dans la presqu'Isle de l'Inde . Les Grecs sur-tout multiplierent les noms des Dieux , les statues & les Temples ; mais en attribuant toujours la Suprême Puissance à leur Zeus , nommé par les Latins Jupiter , Maître des Dieux & des hommes. Les Romains imiterent les Grecs. Ces Peuples placèrent toujours tous les Dieux dans le Ciel , sans savoir ce qu'ils entendaient par le Ciel & par leur Olympe ; il n'y avait pas d'apparence que ces Etres supérieurs habitaissent dans les nuées , qui ne sont que de l'eau. On en ayant placé d'abord sept dans les sept planetes , parmi lesquelles ion comptait le Soleil ; mais depuis , la demeure de tous les Dieux fut l'étendue du Ciel .

Les Romains eurent leurs douze grands Dieux , six mâles & six femelles , qu'ils nommerent *Dii majorum gentium* : Jupiter , Neptune , Apollon , Vulcain , Mars , Mercurie , Junon , Vesta , Minerve , Cérès , Vénus , Diane . Pluton fut alors oublié ; Vesta prit sa place .

Ensuite venaient les Dieux *minorum gentium* , les Dieux indigetes , les Héros , comme Bacchus , Hercule , Esculape ; les Dieux infernaux , Pluton , Proserpine ; ceux de la mer , comme Thétis , Amphitrite , les Néréides , Glaucus ; puis les Driades , les Naïades ; les Dieux des Jardins , ceux des Bergers ; il y en avait pour chaque profession , pour chaque action de la vie , pour les enfants , pour les filles nu-

212 IDOLE, IDOLATRE, IDOLATRIE.

biles, pour les mariées, pour les accouchées; on eut le Dieu *Pet*. On divinisa enfin les Empereurs. Ni ces Empereurs, ni le Dieu *Pet*, ni la Déesse Pertunda, ni Priape, ni Rumilia la Déesse des Tettos, ni Stercutius le Dieu de la Garderobe, ne furent à la vérité regardés comme les Maîtres du ciel & de la terre. Les Empereurs eurent quelquefois des Temples, les petits Dieux Pénates n'en eurent point, mais tous eurent leur figure, leur idole.

C'étaient de petits magots dont on ornait son cabinet; c'étaient les amusements des vieilles femmes & des enfants, qui n'étaient autorisés par aucun culte public. On laissait agir à son gré la superstition de chaque Particulier. On retrouve encore ces petites idoles dans les ruines des anciennes Villes.

Si personne ne fait quand les hommes commencerent à se faire des idoles, on fait qu'elles sont de l'antiquité la plus haute. Tharé, pere d'Abraham, en faisait à Ur en Chaldée. Rachel déroba & emporta les Idoles de son Beau-Pere Laban. On ne peut remonter plus haut.

Mais quelle notion précise avaient les anciennes Nations de tous ces simulacres? Quelle vertu, quelle puissance leur attribuait-on? croyait-on que les Dieux descendaient du ciel pour venir se cacher dans ces statues; ou qu'ils leur communiquaient une partie de l'esprit divin, ou qu'ils ne leur communiquaient rien du tout? C'est encore sur quoi on a très-inutilement écrit; il est clair que chaque homme en jugeait selon le degré de sa raison, ou de sa crédulité, ou de son fanatisme. Il est évident que les Prêtres attachaient le plus de Divinité qu'ils pouvaient à leurs statues, pour s'attirer plus d'offrandes. On fait que les Philosophes réprouvaient ces superstitions, que les Guerriers s'en moquaient, que les Magistrats les toléraient, & que le Peuple, toujours absurde, ne savait ce qu'il faisait. C'est

## IDOLE, IDOLATRE, IDOLATRIE. 213

en peu de mots l'Histoire de toutes les Nations à qui Dieu ne s'est pas fait connaître.

On peut se faire la même idée du culte que toute l'Egypte rendit à un bœuf, & que plusieurs Villes rendirent à un chien, à un singe, à un chat, à des oignons. Il y a grande apparence que ce furent d'abord des emblèmes. Ensuite un certain bœuf Apis, un certain chien nommé Anubis, furent adorés; on mangea toujours du bœuf & des oignons : mais il est difficile de savoir ce que pensaient les vieilles femmes d'Egypte, des oignons sacrés & des bœufs.

Les idoles parlaient assez souvent. On faisait commémoration à Rome le jour de la fête de Cibele, des belles paroles que la statue avait prononcées, lorsqu'on en fit la translation du Palais du Roi Attale.

*Ipsa pati volui, ne sit mora, mitte volentem;  
Dignus Roma locus, quò Deus omnis eat.*

„ J'ai voulu qu'on m'enlevât, emmenez-moi vite; Rome  
„ est digne que tout Dieu s'y établisse.

La statue de la Fortune avait parlé; les Scipions, les Cicérons, les Césars, à la vérité, n'en croyaient rien; mais la vieille, à qui Encolpe donna un écu pour acheter des oies & des Dieux, pouvait fort bien le croire.

Les Idoles rendaient aussi des oracles; & les Prêtres, cachés dans le creux des statues, parlaient au nom de la Divinité.

Comment au milieu de tant de Dieux & de tant de Théogonies différentes, & de cultes particuliers, n'y eut-il jamais de guerre de Religion chez les Peuples nommés idolâtres? Cette paix fut un bien qui naquit d'un mal, de l'erreur même. Car chaque Nation reconnaissant plusieurs Dieux inférieurs, trouva bon que ses voisins eussent aussi

## 214 IDOLE, IDOLATRE, IDOLATRIE.

les leurs. Si vous exceptez Cambise, à qui on reproche d'avoir tué le bœuf Apis, on ne voit dans l'Histoire profane aucun Conquérant qui ait maltraité les Dieux d'un Peuple vaincu. Les Gentils n'avaient aucune Religion exclusive, & les Prêtres ne songerent qu'à multiplier les offrandes & les sacrifices.

Les premières offrandes furent des fruits. Bientôt après il fallut des animaux pour la table des Prêtres ; ils les égorguaient eux-mêmes ; ils devinrent Bouchers & cruels : enfin ils introduisirent l'usage horrible de sacrifier des victimes humaines, & sur-tout des enfants & de jeunes filles. Jamais les Chinois, ni les Parfis, ni les Indiens ne furent coupables de ces abominations. Mais à Hiéropolis, en Egypte, au rapport de Porphire, on immola des hommes.

Dans la Tauride on sacrifiait les Etrangers. Heureusement les Prêtres de la Tauride ne devaient pas avoir beaucoup de pratiques. Les premiers Grecs, les Cypriots, les Phéniciens, les Tyriens, les Carthaginois, eurent cette superstition abominable. Les Romains eux-mêmes tombèrent dans ce crime de Religion ; & Plutarque rapporte qu'ils immolèrent deux Grecs & deux Gaulois, pour expier les galanteries de trois Vestales. Procope, contemporain du Roi des Francs, Théodebert, dit que les Francs immolèrent des hommes quand ils entrerent en Italie avec ce Prince. Les Gaulois, les Germains faisaient communément de ces affreux sacrifices. On ne peut guères lire l'Histoire sans concevoir de l'horreur pour le Genre-humain.

Il est vrai que chez les Juifs Jephthé sacrifia sa fille, & que Saül fut prêt d'immoler son fils. Il est vrai que ceux qui étaient voués au Seigneur par anathème ne pouvaient être rachetés ainsi qu'on rachetait les bêtes, & qu'il fallait qu'ils périssent. Samuel, Prêtre Juif, hacha en morceaux, avec un saint couperet, le Roi Agag, prisonnier de guerre,

## IDOLE, IDOLATRE, IDOLATRIE. 215

à qui Saül avait pardonné, & Saül fut réprouvé pour avoir observé le droit des gens avec ce Roi; mais Dieu, maître des hommes, peut leur ôter la vie quand il veut, comme il le veut, & par qui il veut; & ce n'est pas aux hommes à se mettre à la place du Maître de la vie & de la mort, & à usurper les droits de l'Etat suprême.

Pour consoler le Genre-humain de cet horrible tableau, de ces pieux sacrileges, il est important de savoir que chez presque toutes les Nations nommées idolâtres, il y avait la Théologie sacrée & l'erreur populaire, le culte secret & les cérémonies publiques, la Religion des Sages & celle du vulgaire. On n'enseignait qu'un seul Dieu aux Initiés dans les mystères : il n'y a qu'à jeter les yeux sur l'hymne attribuée à l'ancien Orphée, qu'on chantait dans les mystères de Cérès Eleusine, si célèbre en Europe & en Asie : " Contemple la nature divine, illumine ton esprit, " gouverne ton cœur, marche dans la voie de la justice : " que le Dieu du ciel & de la terre soit toujours présent " à tes yeux ; il est unique, il existe seul par lui-même ; " tous les êtres tiennent de lui leur existence : il les sou- " tient tous ; il n'a jamais été vu des mortels, il voit tou- " tes choses.

Qu'on lise encore ce passage du Philosophe Maxime de Madaure, dans sa Lettre à St. Augustin : " Quel homme " est assez grossier, assez-stupide pour douter qu'il soit un " Dieu suprême, éternel, infini, qui n'a rien engendré " de semblable à lui-même, & qui est le Pere commun " de toutes choses ?

Il y a mille témoignages que les Sages abhorraient non-seulement l'Idolâtrie, mais encore le Polithéisme.

Epicète, ce modèle de résignation & de patience, cet homme si grand dans une condition si basse, ne parle jamais que d'un seul Dieu. Voici une de ses maximes :

## 216 IDOLE, IDOLATRE, IDOLATRIE.

„ Dieu m'a créé, Dieu est au-dedans de moi, je le porte  
„ par-tout. Pourrais-je le souiller par des pensées obsce-  
„ nes, par des actions injustes, par d'infames désirs? Mon  
„ devoir est de remercier Dieu de tout, de le louer de tout,  
„ & de ne cesser de le bénir, qu'en cessant de vivre. „ Tou-  
tes les idées d'Epicétete roulent sur ce principe.

Marc-Aurele, aussi grand peut-être sur le Trône de l'Em-  
pire Romain, qu'Epicétete dans l'esclavage, parle souvent,  
à la vérité, des Dieux, soit pour se conformer au langage  
reçu, soit pour exprimer des êtres mitoyens entre l'Etre  
suprême & les hommes ; mais en combien d'endroits ne  
fait-il pas voir qu'il ne reconnaît qu'un Dieu éternel, infini?  
„ Notre ame, dit-il, est une émanation de la Divinité.  
„ Mes enfants, mon corps, mes esprits me viennent de Dieu.

Les Stoïciens, les Platoniciens, admettaient une nature  
divine & universelle : les Epicuriens la niaient. Les Pon-  
tifes ne parlaient que d'un seul Dieu dans les mystères.  
Où étaient donc les Idolâtres ?

Au reste, c'est une des grandes erreurs du Dictionnaire  
de Moreri, de dire que du temps de Théodore le jeune,  
il ne resta plus d'Idolâtres que dans les Pays reculés de  
l'Asie & de l'Afrique. Il y avait dans l'Italie beaucoup de  
Peuples encore Gentils, même au septième siècle. Le Nord  
de l'Allemagne, depuis le Vézer, n'était pas Chrétien du  
temps de Charlemagne. La Pologne & tout le Septentrion  
restèrent long-temps après lui dans ce qu'on appelle Ido-  
latrie. La moitié de l'Afrique, tous les Royaumes au-delà  
du Gange, le Japon, la populace de la Chine, cent Hor-  
des de Tartares ont conservé leur ancien culte. Il n'y a  
plus en Europe que quelques Lapons, quelques Samoïe-  
des, quelques Tartares, qui aient persévétré dans la Reli-  
gion de leurs Ancêtres.

Finissons par remarquer que dans les temps qu'on ap-

pelle parmi nous le moyen âge, nous appellions le Pays des Mahométants la Paganie. Nous traitions d'Idolâtres, d'adorateurs d'images, un Peuple qui a les images en horreur. Avouons encore une fois, que les Turcs sont plus excusables de nous croire Idolâtres, quand ils voient nos Autels chargés d'images & de statues.

---

## J E P H T É,

*Ou des Sacrifices de sang humain.*

Il est évident, par le Texte du Livre des Juges, que Jephthé promit de sacrifier la première personne qui sortirait de sa maison pour venir le féliciter de sa victoire contre les Ammonites. Sa fille unique vint au-devant de lui ; il déchira ses vêtements, & il l'immola après lui avoir permis d'aller pleurer sur les montagnes le malheur de mourir vierge. Les filles Juives célébrerent long-temps cette aventure, en pleurant la fille de Jephthé pendant quatre jours. (Voyez Chap. 12. des Juges.)

En quelque temps que cette Histoire ait été écrite, qu'elle soit imitée de l'Histoire Grecque, d'Agamemnon & d'Idomenée, ou qu'elle en soit le modèle, qu'elle soit antérieure ou postérieure à de pareilles Histoires Assyriennes, ce n'est pas ce que j'examine ; je m'en tiens au Texte : Jephthé voua sa fille en holocauste, & accomplit son vœu.

Il était expressément ordonné par la Loi Juive, d'immoler les hommes voués au Seigneur. *Tout homme voué ne sera point racheté, mais sera mis à mort sans rémission.* La Vulgate traduit, *Non redimetur, sed morte morietur.* Lévitique, chap. 27, verset 29.

C'est en vertu de cette Loi que Samuël coupa en morceaux le Roi Agag , à qui Saül avait pardonné ; & c'est même pour avoir épargné Agag , que Saül fut reprocqué du Seigneur , & perdit son Royaume.

Voilà donc les Sacrifices de sang humain clairement établis ; il n'y a aucun point d'Histoire mieux constaté ; on ne peut juger d'une Nation que par ses Archives , & par ce qu'elle rapporte d'elle-même.

## INONDATION.

**Y**A-t-il eu un temps où le globe ait été entièrement inondé ? cela est physiquement impossible. Il se peut que successivement la mer ait couvert tous les terrains l'un après l'autre ; & cela ne peut être arrivé que par une gradation lente , dans une multitude prodigieuse de siecles. La mer , en cinq cents années de temps , s'est retirée d'Aiguesmortes , de Fréjus , de Ravenne , qui étaient de grands Ports , & a laissé environ deux lieues de terrain à sec. Par cette progression il est évident qu'il lui faudrait deux millions deux cents cinquante mille ans pour faire le tour de notre globe. Ce qui est très-remarquable , c'est que cette période approche fort de celle qu'il faut à l'axe de la terre pour se relever & pour coïncider avec l'Equateur ; mouvement très-vraisemblable , qu'on commence depuis cinquante ans à soupçonner , & qui ne peut s'effectuer que dans l'espace de deux millions & plus de trois cents mille années.

Les lits , les couches de coquilles qu'on a découverts de tous côtés à soixante , à quatre-vingt , à cent lieues même de la mer , sont une preuve incontestable qu'elle a déposé peu à peu ces productions maritimes sur des terrains qui

étaient autrefois les rivages de l'Océan ; mais que l'eau ait couvert entièrement tout le globe à la fois, c'est une chimere absurde en physique, démontrée impossible par les loix de la gravitation, par les loix des fluides, par l'insuffisance de la quantité d'eau. Ce n'est pas qu'on prétende donner la moindre atteinte à la grande vérité du Déluge universel, rapporté dans le Pentateuque ; au contraire : c'est un miracle, donc il le faut croire ; c'est un miracle, donc il n'a pu être exécuté par les loix physiques.

Tout est miracle dans l'Histoire du Déluge. Miracle, que quarante jours de pluie aient inondé les quatre parties du monde, & que l'eau se soit élevée de quinze coudées au-dessus de toutes les plus hautes montagnes ; miracle, qu'il y ait eu des cataractes, des portes, des ouvertures dans le ciel ; miracle, que tous les animaux se soient rendus dans l'arche de toutes les parties du monde ; miracle, que Noé ait trouvé de quoi les nourrir pendant dix mois ; miracle, que tous les animaux aient tenu dans l'Arche avec leurs provisions ; miracle, que la plupart n'y soient pas morts ; miracle, qu'ils aient trouvé de quoi se nourrir en sortant de l'Arche ; miracle encore, mais d'une autre espece, qu'un nommé Pelletier ait cru expliquer comment tous les animaux ont pu tenir & se nourrir naturellement dans l'Arche de Noé.

Or l'Histoire du Déluge étant la chose la plus miraculeuse dont on ait jamais entendu parler, il serait insensé de l'expliquer ; ce sont de ces mysteres qu'on croit par la Foi, & la Foi consiste à croire ce que la raison ne croit pas, ce qui est encore un autre miracle.

Ainsi l'Histoire du Déluge universel est comme celle de la Tour de Babel, de l'ânesse de Balaam, de la chute de Jéricho au son des trompettes, des eaux changées en sang, du passage de la mer rouge, & de tous les prodi-

ges que Dieu daigna faire en faveur des élus de son Peuple. Ce sont des profondeurs que l'esprit humain ne peut fonder.

---

## J O S E P H.

**L**'Histoire de Joseph, à ne la considérer que comme un objet de curiosité & littérature, est un des plus précieux monuments de l'Antiquité, qui soient parvenus jusqu'à nous. Elle paraît être le modèle de tous les Ecrits Orientaux; elle est plus attendrissante que l'Odyssée d'Homére; car un Héros qui pardonne, est plus touchant que celui qui se venge.

Nous regardons les Arabes comme les premiers Auteurs de ces fictions ingénieuses qui ont passé dans toutes les Langues; mais je ne vois chez eux aucune aventure comparable à celle de Joseph. Presque tout en est merveilleux, & la fin peut faire répandre des larmes d'attendrissement. C'est un jeune homme de seize ans dont ses frères sont jaloux; il est vendu par eux à une caravane de Marchands Ismaélites, conduit en Egypte, & acheté par un Eunuque du Roi. Cet Eunuque avoit une femme, ce qui n'est point du tout étonnant; le Kislar-Aga, Eunuque parfait, à qui on a tout coupé, a aujourd'hui un Serrail à Constantinople: on lui a laissé ses yeux & ses mains, & la nature n'a point perdu ses droits dans son cœur. Les autres Eunuques, à qui on n'a coupé que les deux accompagnements de l'organe de la génération, emploient encore souvent cet organe; & Putiphar, à qui Joseph fut vendu, pouvait très-bien être du nombre de ces Eunuques.

La Femme de Putiphar devient amoureuse du jeune

Joseph, qui, fidèle à son Maître & à son bienfaiteur, rejette les empressements de cette femme. Elle en est irritée, & accuse Joseph d'avoir voulu la séduire. C'est l'Histoire d'Hyppolite & de Phedre, de Bellerophon & de Stenobée, d'Hebrus & de Damasyppe, de Tanis & de Péribée, de Mirtil & d'Ipodamie, de Pélée & de Demenette.

Il est difficile de savoir quelle est l'originale de toutes ces Histoires; mais chez les anciens Auteurs Arabes, il y a un trait touchant l'aventure de Joseph & de la femme de Putiphar, qui est fort ingénieux. L'Auteur suppose que Putiphar, incertain entre sa femme & Joseph, ne regarda pas la tunique de Joseph que sa femme avait déchirée comme une preuve de l'attentat du jeune homme. Il y avait un enfant au berceau dans la chambre de la femme; Joseph disait qu'elle lui avait déchiré & ôté sa tunique en présence de l'enfant: Putiphar consulta l'enfant, dont l'esprit était fort avancé pour son âge; l'enfant dit à Putiphar: regardez si la tunique est déchirée par-devant ou par-derrière; si elle l'est par-devant, c'est une preuve que Joseph a voulu prendre par force votre femme qui se défendait; si elle l'est par-derrière, c'est une preuve que votre femme courrait après lui. Putiphar, grâce au génie de cet enfant, reconnut l'innocence de son esclave. C'est ainsi que cette aventure est rapportée dans l'Alcoran, d'après l'ancien Auteur Arabe. Il ne s'embarrasse point de nous instruire à qui appartenait l'enfant qui jugea avec tant d'esprit. Si c'était un fils de la Putiphar, Joseph n'était pas le premier à qui cette femme en avait voulu.

Quoi qu'il en soit, Joseph, selon la Genèse, est mis en prison; & il s'y trouve en compagnie de l'Echanson & du Pannetier du Roi d'Egypte. Ces deux Prisonniers d'Etat rêvent tous deux pendant la nuit; Joseph explique leurs songes: il leur prédit que dans trois jours l'Echanson ren-

trera en grace, & que le Panetier sera pendu, ce qui ne manqua pas d'arriver.

Deux ans après, le Roi d'Egypte rêve aussi ; son Echanson lui dit qu'il y a un Jeune Juif en prison, qui est le premier homme du monde pour l'intelligence des rêves ; le Roi fait venir le jeune homme, qui lui prédit sept années d'abondance & sept années de stérilité.

Interrompons un peu ici le fil de l'Histoire, pour voir de quelle prodigieuse antiquité est l'interprétation des songes. Jacob avait vu en songe l'échelle mystérieuse, au haut de laquelle était Dieu lui-même : il apprit en songe une méthode de multiplier les troupeaux ; méthode qui n'a jamais réussi qu'à lui. Joseph lui-même avait appris par un songe qu'il dominerait un jour sur ses Frères. Abimelec, long-temps auparavant, avait été averti en songe que Sara était femme d'Abraham. (Voyez l'Article *Songe*.)

Revenons à Joseph. Dès qu'il eut expliqué le songe de Pharaon, il fut sur le champ premier Ministre. On doute qu'aujourd'hui on trouvât un Roi, même en Asie, qui donnât une telle Charge pour un rêve expliqué. Pharaon fit épouser à Joseph une fille de Putiphar. Il est dit que ce Putiphar était Grand-Prêtre d'Héliopolis ; ce n'était donc pas l'Eunuque son premier Maître ; ou si c'était lui, il avait encore certainement un autre titre que celui de Grand-Prêtre, & sa femme avait été mère plus d'une fois.

Cependant la famine arriva, comme Joseph l'avait prédit ; & Joseph, pour mériter les bonnes grâces de son Roi, força tout le Peuple à vendre ses Terres à Pharaon, & toute la Nation se fit esclave pour avoir du bled. C'est-là apparemment l'origine du pouvoir despote. Il faut avouer que jamais Roi n'avait fait un meilleur marché ; mais aussi le Peuple ne devait guères bénir le premier Ministre.

Enfin , le Pere & les freres de Joseph eurent aussi besoin de bled ; car *la famine désolait alors toute la terre*. Ce n'est pas la peine de raconter ici comment Joseph reçut ses freres , comment il leur pardonna , & les enrichit. On trouve dans cette Histoire tout ce qui constitue un Poëme épique intéressant ; exposition , nœud , reconnaissance , péripétie , & merveilleux. Rien n'est plus marqué au coin du génie oriental.

Ce que le bon homme Jacob , pere de Joseph , répondit à Pharaon , doit bien frapper ceux qui savent lire. Quel âge avez-vous ? lui dit le Roi. J'ai cent trente ans , dit le vieillard , & je n'ai pas eu encore un jour heureux dans ce court pèlerinage.



---

## LIBERTÉ DE PENSER.

**V**Ers l'an 1707, temps où les Anglais gagnerent la bataille de Sarragosse, protégerent le Portugal, & donnerent pour quelque temps un Roi à l'Espagne, Mylord Boldmind, Officier-Général, qui avait été blessé, était aux eaux de Barege. Il y rencontra le Comte Médroso, qui étant tombé de cheval derrière le bagage, à une lieue & demie du champ de bataille, venait prendre les eaux aussi. Il était familier de l'Inquisition : Mylord Boldmind n'était familier que dans la conversation ; un jour après boire, il eut avec Médroso cet entretien.

BOLDMIND.

Vous êtes donc Sergent des Dominicains ? Vous faites là un vilain métier.

MEDROSO.

Il est vrai ; mais j'ai mieux aimé être leur valet que leur victime ; & j'ai préféré le malheur de brûler mon prochain, à celui d'être cuit moi-même.

BOLDMIND.

Quelle horrible alternative ! vous étiez cent fois plus heureux sous le joug des Maures qui vous laissaient croupir librement dans toutes vos superstitions, & qui, tout vainqueurs qu'ils étaient, ne s'arrogeaient pas le droit inouï de tenir les ames dans les fers.

MEDROSO.

Que voulez-vous ! il ne nous est permis ni d'écrire, ni de parler, ni même de penser. Si nous parlons, il est aisé d'interpréter nos paroles, encore plus nos Ecrits. Enfin, comme on ne peut nous condamner dans un Autodafé pour nos pensées secrètes, on nous menace d'être brûlés éter-

éternellement par l'ordre de Dieu même, si nous ne pensons pas comme les Jacobins. Ils ont persuadé au Gouvernement que si nous avions le sens commun, tout l'Etat serait en combustion, & que la Nation deviendrait la plus malheureuse de la terre.

B O L D M I N D.

Trouvez-vous que nous soyons si malheureux, nous autres Anglais, qui couvrons les mers de Vaisseaux, & qui venons gagner pour vous des batailles au bout de l'Europe? Voyez-vous que les Hollandais, qui vous ont ravi presque toutes vos découvertes dans l'Inde, & qui aujourd'hui sont au rang de vos Protecteurs, soient maudits de Dieu pour avoir donné une entière liberté à la Presse, & pour faire le commerce des pensées des hommes? L'Empire Romain en a-t-il été moins puissant parce que Cicéron a écrit avec liberté?

M E D R O S O.

Quel est ce Cicéron? je n'ai jamais entendu parler de cet homme-là; il ne s'agit pas ici de Cicéron, il s'agit de notre Saint Père le Pape, & de St. Antoine de Padoue; & j'ai toujours oui dire que la Religion Romaine est perdue si les hommes se mettent à penser.

B O L D M I N D.

Ce n'est pas à vous à le croire, car vous êtes sûrs que votre Religion est divine, & que les portes d'enfer ne peuvent prévaloir contre elle: si cela est, rien ne pourra jamais la détruire.

M E D R O S O.

Non; mais on peut la réduire à peu de chose; & c'est pour avoir pensé, que la Suede, le Dannemarck, toute votre Isle, la moitié de l'Allemagne, gémissent dans le malheur épouvantable de n'être plus Sujets du Pape: on dit même que si les hommes continuent à suivre leurs fausses lu-

226 LIBERTÉ DE PENSER.

mieres , ils s'en tiendront bientôt à l'adoration simple de Dieu & à la vertu ; si les portes de l'enfer prévalent jamais jusques-là , que deviendra le Saint-Office ?

BOLDMIND.

Si les premiers Chrétiens n'avaient pas eu la liberté de penser , n'est-il pas vrai qu'il n'y eût point eu de Christianisme ?

MEDROSO.

Que voulez-vous dire ? Je ne vous entendis point.

BOLDMIND.

Je le crois bien ; je veux dire que si Tibere & les premiers Empereurs avaient eu des Jacobins qui eussent empêché les premiers Chrétiens d'avoir des plumes & de l'encre , s'il n'avait pas été long-temps permis dans l'Empire Romain de penser librement , il eût été impossible que les Chrétiens établissent leurs dogmes : si donc le Christianisme ne s'est formé que par la liberté de penser , par quelle contradiction , par quelle injustice voudrait-il anéantir aujourd'hui cette liberté sur laquelle seule il est fondé ?

Quand on vous propose quelque affaire d'intérêt , n'examinez-vous pas long-temps avant de conclure ? Quel plus grand intérêt y a-t-il au monde que celui de notre bonheur ou de notre malheur éternel ? Il y a cent Religions sur la terre qui toutes vous damnent si vous croyez à vos dogmes , qu'elles appellent absurdes & impies ; examiner donc ces dogmes .

MEDROSO.

Comment puis-je les examiner ? je ne suis pas Jacobin .

BOLDMIND.

Vous êtes homme , & cela suffit .

MEDROSO.

Hélas ! vous êtes bien plus homme que moi .

**L I B E R T É D E P E N S E R.** 227  
**B O L D M I N D.**

Il ne tient qu'à vous d'apprendre à penser; vous êtes né avec de l'esprit; vous êtes un oiseau dans la cage de l'Inquisition, le Saint-Office vous a rogné les ailes, mais elles peuvent revenir. Celui qui ne fait pas la Géométrie peut l'apprendre; tout homme peut s'instruire: il est honteux de mettre son ame entre les mains de ceux à qui vous ne confieriez pas votre argent; osez penser par vous-même.

**M E D R O S O.**

On dit que si tout le monde pensait par soi-même, ce serait une étrange confusion.

**B O L D M I N D.**

C'est tout le contraire: quand on assiste à un Spectacle, chacun en dit librement son avis, & la paix n'est point troublée; mais si quelque Protecteur insolent d'un mauvais Poëte voulait forcer tous les gens de goût à trouver bon ce qui leur paraît mauvais, alors les sifflets se feraienr entendre, & les deux partis pourraient se jeter des pommes à la tête, comme il arriva une fois à Londres. Ce sont ces tyrans des esprits, qui ont causé une partie des malheurs du monde; nous ne sommes heureux en Angleterre que depuis que chacun jouit librement du droit de dire son avis.

**M E D R O S O.**

Nous sommes aussi fort tranquilles à Lisbonne, où personne ne peut dire le fien.

**B O L D M I N D.**

Vous êtes tranquilles, mais vous n'êtes pas heureux; c'est la tranquillité des Galériens qui rament en cadence & en silence.

**M E D R O S O.**

Vous croyez donc que mon ame est aux Galeres?

P ij

228 LIBERTÉ DE PENSER.  
BOLD MIND.

Oui, & je voudrais la délivrer.

MEDROSO.

Mais si je me trouve bien aux Galeres?

BOLD MIND.

En ce cas vous méritez d'y être.

---

## DE LA LIBERTÉ.

A. **V**oilà une batterie de canons qui tire à nos oreilles, avez-vous la liberté de l'entendre ou de ne l'entendre pas?

B. Sans doute, je ne peux pas m'empêcher de l'entendre.

A. Voulez-vous que ce canon emporte votre tête, & celles de votre femme & de votre fille qui se promènent avec vous?

B. Quelle proposition me faites-vous là? je ne peux pas, tant que je suis de sens rassis, vouloir chose pareille, cela m'est impossible.

A. Bon, vous entendez nécessairement ce canon, & vous voulez nécessairement ne pas mourir vous & votre famille d'un coup de canon à la promenade; vous n'avez ni le pouvoir de ne pas entendre, ni le pouvoir de vouloir rester ici.

B. Cela est clair.

A. Vous avez en conséquence fait une trentaine de pas pour être à l'abri du canon; vous avez eu le pouvoir de marcher avec moi ce peu de pas?

B. Cela est encore très-clair.

A. Et si vous aviez été paralytique, vous n'auriez pu éviter d'être exposé à cette batterie, vous n'auriez pas eu

le pouvoir d'être où vous êtes, vous auriez nécessairement entendu & reçu un coup de canon, & vous seriez mort nécessairement.

B. Rien n'est plus véritable.

A. En quoi consiste donc votre liberté, si ce n'est dans le pouvoir que votre individu a exercé de faire ce que votre volonté exigeait d'une nécessité absolue?

B. Vous m'embarrassez ; la liberté n'est donc autre chose que le pouvoir de faire ce que je veux.

A. Réfléchissez-y, & voyez si la liberté peut être entendue autrement.

B. En ce cas mon chien de chasse est aussi libre que moi ; il a nécessairement la volonté de courir quand il voit un lièvre, & le pouvoir de courir s'il n'a pas mal aux jambes. Je n'ai donc rien au-dessus de mon chien ? vous me réduisez à l'état des bêtes.

A. Voilà les pauvres sophismes des pauvres Sophistes qui vous ont instruit. Vous voilà bien malade d'être libre comme votre chien ! Eh, ne ressemblez-vous pas à votre chien en mille choses ? la faim, la soif, la veille, le dormir, les cinq sens ne vous sont-ils pas communs avec lui ? voudriez-vous avoir l'odorat autrement que par le nez ? pourquoi voulez-vous avoir la liberté autrement que lui ?

B. Mais j'ai une ame qui raisonne beaucoup, & mon chien ne raisonne guères. Il n'a presque que des idées simples, & moi j'ai mille idées métaphysiques.

A. Eh bien, vous êtes mille fois plus libre que lui, c'est-à-dire, vous avez mille fois plus de pouvoir de penser que lui ; mais vous n'êtes pas libre autrement que lui.

B. Quoi ? je ne suis pas libre de vouloir ce que je veux ?

A. Qu'entendez-vous par là ?

B. J'entends ce que tout le monde entend. Ne dit-on pas tous les jours, les volontés sont libres ?

A. Un proverbe n'est pas une raison ; expliquez-vous mieux.

B. J'entends que je suis libre de vouloir comme il me plaira.

A. Avec votre permission , cela n'a pas de sens ; ne voyez-vous pas qu'il est ridicule de dire , je veux vouloir ? Vous voulez nécessairement en conséquence des idées qui se sont présentées à vous. Voulez-vous vous marier ? oui ou non ?

B. Mais si je vous disais que je ne veux ni l'un ni l'autre ?

A. Vous répondriez comme celui qui disait : les uns croient le Cardinal Mazarin mort , les autres le croient vivant ; & moi , je ne crois ni l'un ni l'autre.

B. Eh bien , je veux me marier.

A. Ah ! c'est répondre cela. Pourquoi voulez-vous vous marier ?

B. Parce que je suis amoureux d'une jeune fille , belle , douce , bien élevée , assez riche , qui chante très-bien , dont les parents sont de très-honnêtes gens , & que je me flatte d'être aimé d'elle , & fort bien venu de sa famille.

A. Voilà une raison. Vous voyez que vous ne pouvez vouloir sans raison. Je vous déclare que vous êtes libre de vous marier , c'est-à-dire , que vous avez le pouvoir de signer le contrat.

B. Comment ! je ne peux vouloir sans raison ? Eh que deviendra cet autre proverbe : *Sit pro ratione voluntas* ; ma volonté est ma raison ; je veux parce que je veux ?

A. Cela est absurde , mon cher ami ; il y aurait en vous un effet sans cause.

B. Quoi ! lorsque je joue à pair ou non , j'ai une raison de choisir pair plutôt qu'impair ?

A. Oui sans doute.

B. Et quelle est cette raison , s'il vous plaît ?

A. C'est que l'idée d'impair s'est présentée à votre esprit

plutôt que l'idée opposée. Il serait plaisant qu'il y eût des cas où vous voulez parce qu'il y a une cause de vouloir, & qu'il y eût quelques cas où vous voulussiez sans cause. Quand vous voulez vous marier, vous en sentez la raison dominante évidemment ; vous ne la sentez pas quand vous jouez à pair ou non ; & cependant il faut bien qu'il y en ait une.

B. Mais encore une fois , je ne suis donc pas libre ?

A. Votre volonté n'est pas libre , mais vos actions le sont ; vous êtes libre de faire quand vous avez le pouvoir de faire.

B. Mais tous les Livres que j'ai lus sur la liberté d'indifférence....

A. Sont des sottises ; il n'y a point de liberté d'indifférence ; c'est un mot destitué de sens , inventé par des gens qui n'en avaient guères.

## DES LOIX.

**D**U temps de Vespasien & de Tite , pendant que les Romains éventraient les Juifs , un Israélite fort riche , qui ne voulait point être éventré , s'enfuit avec tout l'or qu'il avait gagné à son métier d'usurier , & emmena vers Eziongaber toute sa famille , qui consistait en sa vieille femme , un fils & une fille ; il avait dans son train deux eunuques , dont l'un servait de Cuisinier , l'autre était Laboureur & Vigneron . Un bon Essénien , qui savait par cœur le Pentateuque , lui servait d'Aumônier . Tout cela s'embarqua dans le Port d'Eziongaber , traversa la Mer qu'on nomme Rouge , & qui ne l'est point , & entra dans le Golphe Persique , pour aller chercher la Terre d'Ophir , sans savoir où elle était . Vous croyez bien qu'il survint

une horrible tempête , qui poussa la famille Hébraïque vers les Côtes des Indes ; le vaisseau fit naufrage à une des Isles Maldives, nommée aujourd’hui Padrabranca , laquelle était alors déserte.

Le vieux richard & la vieille se noyerent ; le fils , la fille , les deux Eunuques & l’Aumonier se sauverent ; on tira comme on put quelques provisions du vaisseau , on bâtit des petites cabanes dans l’Isle , & on y vécut assez commodément. Vous savez que l’Isle de Padrabranca est à cinq degrés de la Ligne , & qu’on y trouve les plus gros cocos & les meilleurs ananas du monde ; il était fort doux d’y vivre dans le temps qu’on égorgéait ailleurs le reste de la Nation chérie ; mais l’Essénien pleuroit en considérant que peut-être il ne restait plus qu’eux de Juifs sur la terre , & que la semence d’Abraham allait finir.

Il ne tient qu’à vous de la susciter , dit le jeune Juif , épousez ma Sœur. Je le voudrais bien , dit l’Aumônier , mais la Loi s’y oppose. Je suis Essénien , j’ai fait vœu de ne me jamais marier , la Loi porte qu’on doit accomplir son vœu ; la race Juive finira si elle veut , mais certainement je n’épouserai point votre Sœur , toute jolie qu’elle est.

Mes deux eunuques ne peuvent pas lui faire d’enfants , reprit le Juif ; je lui en ferai donc , s’il vous plaît , & ce sera vous qui bénirez le mariage .

J’aimerais mieux cent fois être éventré par les Soldats Romains , dit l’Aumônier , que de servir à vous faire commettre uninceste ; si c’était votre Sœur de Pere , encore passe , la Loi le permet ; mais elle est votre Sœur de Mere , cela est abominable .

Je conçois bien , répondit le jeune homme , que ce ferait un crime à Jérusalem , où je trouverais d’autres filles ; mais dans l’Isle de Padrabranca , où je ne vois que des

cocos, des ananas & des huitres, je crois que la chose est très-permise. Le Juif épousa donc sa Sœur, & en eut une fille malgré les protestations de l'Essénien ; ce fut l'unique fruit d'un mariage que l'un croyait très-légitime, & l'autre abominable.

Au bout de quatorze ans la mère mourut ; le père dit à l'Aumônier : Vous êtes-vous enfin défait de vos anciens préjugés ? voulez-vous épouser ma fille ? Dieu m'en préserve , dit l'Essénien. Oh bien , je l'épouserai donc moi , dit le Pere ; il en sera ce qui pourra , mais je ne veux pas que la femence d'Abraham soit réduite à rien. L'Essénien épouvanté de cet horrible propos ne voulut plus demeurer avec un homme qui manquait à la Loi , & s'enfuit. Le nouveau marié avait beau lui crier : demeurez , mon Ami , j'observe la Loi naturelle ; je fers la Patrie , n'abandonnez pas vos amis ; l'autre le laissait crier , ayant toujours la Loi dans la tête , & s'enfuit à la nage dans l'Isle voisine.

C'était la grande Isle d'Attole , très-peuplée , & très-civilisée ; dès qu'il aborda , on le fit esclave. Il apprit à balbutier la Langue d'Attole ; il se plaignit très-amèrement de la façon inhospitalière dont on l'avait reçu : on lui dit que c'était la Loi , & que depuis que l'Isle avait été sur le point d'être surprise par les habitants de celle d'Ada , on avait sagement réglé que tous les Etrangers qui aborderaient dans Attole , seraient mis en servitude. Ce ne peut être une Loi , dit l'Essénien , car elle n'est pas dans le Pentateuque ; on lui répondit qu'elle était dans le Digeste du Pays , & il demeura esclave : il avait heureusement un très-bon Maître , fort riche , qui le traita bien , & auquel il s'attacha beaucoup.

Des assassins vinrent un jour pour tuer le Maître , & pour voler ses trésors ; ils demanderent aux esclaves s'il

étais à la maison , & s'il avait beaucoup d'argent ? Nous vous jurons , dirent les esclaves , qu'il n'a point d'argent , & qu'il n'est point à la maison ; mais l'Essénien dit : La Loi ne permet pas de mentir , je vous jure qu'il est à la maison , & qu'il a beaucoup d'argent ; ainsi le Maître fut volé & tué : les esclaves accusèrent l'Essénien devant les Juges , d'avoir trahi son Patron ; l'Essénien dit qu'il ne voulait mentir , & qu'il ne mentirait pour rien au monde , & il fut pendu .

On me contaient cette histoire , & bien d'autres semblables , dans le dernier voyage que je fis des Indes en France . Quand je fus arrivé , j'allai à Versailles pour quelques affaires , je vis passer une belle femme , suivie de plusieurs belles femmes . Quelle est cette belle femme ? dis-je à mon Avocat au Parlement , qui était venu avec moi ; car j'avais un Procès en Parlement à Paris , pour mes habits qu'on m'avait faits aux Indes , & je voulais toujours avoir mon Avocat à mes côtés . C'est la fille du Roi , dit-il , elle est charmante & bienfaisante , c'est bien dommage que dans aucun cas elle ne puisse jamais être Reine de France . Quoi , lui dis-je , si on avait le malheur de perdre tous ses Parents & les Princes du Sang , (ce qu'à Dieu ne plaît) elle ne pourrait hériter du Royaume de son Pere ? Non , dit l'Avocat , la Loi Salique s'y oppose formellement . Et qui a fait cette Loi Salique ? dis-je à l'Avocat . Je n'en sais rien , dit-il ; mais on prétend que chez un ancien Peuple , nommé les Saliens , qui ne savaient ni lire ni écrire , il y avait une Loi écrite , qui disait qu'en Terre Salique , fille n'héritait pas d'un aleu , & cette Loi a été adoptée en Terre non Salique . Et moi , lui dis-je , je la casse : vous m'avez assuré que cette Princesse est charmante & bienfaisante , donc elle aurait un droit incontestable à la Couronne , si le malheur arrivait qu'il ne restât qu'elle du Sang royal :

ma mere a hérité de son pere , & je veux que cette Princesse hérite du sien.

Le lendemain mon Procès fut jugé en une Chambre du Parlement , & je perdis tout d'une voix ; mon Avocat me dit que je l'aurais gagné tout d'une voix en une autre Chambre . Voilà qui est bien comique , lui dis-je ; ainsi donc chaque Chambre , chaque Loi . Oui , dit-il , il y a vingt-cinq Commentaires sur la Coutume de Paris ; c'est-à-dire , on a prouvé vingt-cinq fois que la Coutume de Paris est équivoque : & s'il y avait vingt-cinq Chambres de Juges , il y aurait vingt-cinq Jurisprudences différentes . Nous avons , continua-t-il , à quinze lieues de Paris , une Province , nommée Normandie , où vous auriez été tout autrement jugé qu'ici . Cela me donna envie de voir la Normandie . J'y allai avec un de mes freres : nous rencontrâmes à la premiere Auberge un jeune homme qui se désespérait ; je lui demandai quelle était sa disgrâce ? Il me répondit que c'était d'avoir un frere ainé . Où est donc le grand malheur d'avoir un frere ? lui dis-je ; mon frere est mon ainé , & nous vivons très-bien ensemble . Hélas , Monsieur , me dit-il , la Loi donne tout ici aux ainés , & ne laisse rien aux cadets . Vous avez raison , lui dis-je , d'être fâché ; chez nous on partage également , & quelquefois les freres ne s'en aiment pas mieux .

Ces petites aventures me firent faire de belles & profondes réflexions sur les Loix , & je vis qu'il en est d'elles comme de nos vêtements ; il m'a fallu porter un doli-man à Constantinople , & un justaucorps à Paris .

Si toutes les Loix humaines sont de convention , disais-je , il n'y a qu'à bien faire ses marchés . Les Bourgeois de Dekli & d'Agra disent qu'ils ont fait un très-mauvais marché avec Tamerlan : les Bourgeois de Londres se félicitent d'avoir fait un très-bon marché avec le Roi Guillaume

d'Orange. Un Citoyen de Londres me disoit un jour : c'est la nécessité qui fait les Loix, & la force les fait observer. Je lui demandai si la force ne faisait pas aussi quelquefois des Loix, & si Guillaume le bâtard & le Conquérant ne leur avait pas donné des ordres sans faire de marché avec eux. Oui , dit-il , nous étions des bœufs alors, Guillaume nous mit un joug, & nous fit marcher à coups d'aiguillons ; nous avons depuis été changés en hommes, mais les cornes nous sont restées, & nous en frappons quiconque veut nous faire labourer pour lui, & non pas pour nous.

Plein de toutes ces réflexions , je me complaisais à penser qu'il y a une Loi naturelle , indépendante de toutes les conventions humaines : le fruit de mon travail doit être à moi ; je dois honorer mon pere & ma mere ; je n'ai nul droit sur la vie de mon prochain , & mon prochain n'en a point sur la mienne , &c. Mais quand je songeai que depuis Cordolaomor jusqu'à Mentzel , Colonel de Houfards , chacun tue loyalement & pille son prochain avec une patente dans sa poche , je fus très-affligé.

On me dit que parmi les voleurs il y avait des Loix , & qu'il y en avait aussi à la guerre. Je demandai ce que c'était que ces loix de la guerre ? C'est , me dit-on , de pendre un brave Officier qui aura tenu dans un mauvais poste sans canon contre une Armée Royale ; c'est de faire pendre un prisonnier , si on a pendu un des vôtres ; c'est de mettre à feu & à sang les Villages qui n'auront pas apporté toute leur subsistance au jour marqué , selon les ordres du gracieux Souverain du voisinage. Bon , dis-je , voilà l'*Esprit des Loix*.

Après avoir été bien instruit , je découvris qu'il y a de sages Loix , par lesquelles un Berger est condamné à neuf ans de galere pour avoir donné un peu de sel étranger à

ses moutons. Mon voisin a été ruiné par un procès pour deux chênes qui lui appartenaient, qu'il avait fait couper dans son bois, parce qu'il n'avait pu observer une formalité qu'il n'avait pu connaître; sa femme est morte dans la misère, & son fils traîne une vie plus malheureuse. J'avoue que ces Loix sont justes, quoique leur exécution soit un peu dure; mais je fais mauvais gré aux Loix qui autorisent cent mille hommes à aller loyalement égorger cent mille voisins. Il m'a paru que la plupart des hommes ont reçu de la nature assez de sens commun pour faire des Loix, mais que tout le monde n'a pas assez de justice pour faire de bonnes Loix.

Assemblez d'un bout de la terre à l'autre les simples & tranquilles Agriculteurs, ils conviendront tous aisément qu'il doit être permis de vendre à ses voisins l'excédent de son bled, & que la Loi contraire est inhumaine & absurde; que les monnaies représentatives des denrées ne doivent pas plus être altérées que les fruits de la terre; qu'un Pere de famille doit être le maître chez soi; que la Religion doit rassembler les hommes pour les unir, & non pour en faire des fanatiques & des persécuteurs; que ceux qui travaillent ne doivent pas se priver du fruit de leurs travaux pour en doter la superstition & l'oisiveté: ils feront en une heure trente Loix de cette espece, toutes utiles au Genre-humain.

Mais que Tamerlan arrive & subjugue l'Inde; alors vous ne verrez plus que des Loix arbitraires. L'une accablera une Province pour enrichir un Publicain de Tamerlan; l'autre fera un crime de leze-Majesté d'avoir mal parlé de la maîtresse du premier Valet-de-Chambre d'un Raya; une troisième ravira la moitié de la récolte de l'Agriculteur, & lui contestera le reste; il y aura enfin des Loix par lesquelles un Appariteur Tartare viendra saisir

vos enfants au berceau, fera du plus robuste un Soldat, & du plus faible un Eunuque, & laissera le pere & la mere sans secours & sans consolation.

Or lequel vaut le mieux d'être le chien de Tamerlan ou son Sujet? Il est clair que la condition de son chien est fort supérieure.

## LOIX CIVILES ET ECCLÉSIASTIQUES.

**O**N a trouvé dans les papiers d'un Jurisconsulte ces Notes, qui méritent peut-être un peu d'examen.



Que jamais aucune Loi Ecclésiastique n'ait de force, que lorsqu'elle aura la sanction expresse du Gouvernement. C'est par ce moyen qu'Athenes & Rome n'eurent jamais de querelles religieuses.



Ces querelles sont le partage des Nations Barbares, ou devenues Barbares.



Que le Magistrat seul puisse permettre ou prohiber le travail les jours de Fêtes, parce qu'il n'appartient pas à des Prêtres de défendre à des hommes de cultiver leurs champs.



Que tout ce qui concerne les mariages dépende uniquement du Magistrat, & que les Prêtres s'en tiennent à l'auguste fonction de les bénir.



Que le prêt à intérêt soit purement un objet de la Loi civile, parce qu'elle seule préside au Commerce.

## LOIX CIVILES ET ECCLÉSIASTIQ. 239



Que tous les Ecclésiastiques soient soumis en tous les cas au Gouvernement, parce qu'ils sont Sujets de l'Etat.



Que jamais on n'ait le ridicule honteux de payer à un Prêtre étranger la première année du revenu d'une Terre, que des Citoyens ont donnée à un Prêtre Concitoyen.



Qu'aucun Prêtre ne puisse jamais ôter à un Citoyen la moindre prérogative, sous prétexte que ce Citoyen est pécheur, parce que le Prêtre pécheur doit prier pour les pécheurs, & non les juger.



Que les Magistrats, les Laboureurs & les Prêtres, paient également les charges de l'Etat, parce que tous appartiennent également à l'Etat.



Qu'il n'y ait qu'un poids, une mesure, une coutume.



Que les supplices des criminels soient utiles. Un homme pendu n'est bon à rien, & un homme condamné aux ouvrages publics fert encore la Patrie, & est une leçon vivante.



Que toute Loi soit claire, uniforme & précise. L'interpréter, c'est presque toujours la corrompre.



Que rien ne soit infame que le vice.



Que les impôts ne soient jamais que proportionnels.



Que la Loi ne soit jamais en contradiction avec l'usage. Car si l'usage est bon, la Loi ne vaut rien.

---

## LUXE.

**O**N a déclamé contre le luxe depuis deux mille ans, en vers & en prose, & on l'a toujours aimé.

Que n'a-t-on pas dit des premiers Romainss, quand ces brigands ravagerent & pillerent les moissons; quand, pour augmenter leur pauvre Village, ils détruisirent les pauvres Villages des Volsques & des Samnites? c'était des hommes désintéressés & vertueux! Ils n'avaient pu encore voler ni or, ni argent, ni pierreries, parce qu'il n'y en avait point dans les Bourgs qu'ils faccagerent. Leurs bois ni leurs marais ne produisaient ni perdrix ni faisans, & on loue leur tempérance.

Quand de proche en proche ils eurent tout pillé, tout volé, du fond du Golphe Adriatique à l'Euphrate, & qu'ils eurent assez d'esprit pour jouir du fruit de leurs rapines pendant sept à huit cents ans; quand ils cultiverent tous les Arts, qu'ils goûterent tous les plaisirs, & qu'ils les firent même goûter aux Vaincus, ils cessèrent alors, dit-on, d'être sages & gens de bien.

Toutes ces déclamations se réduisent à prouver qu'un voleur ne doit jamais ni manger le dîner qu'il a pris, ni porter l'habit qu'il a dérobé, ni se parer de la bague qu'il a volée. Il fallait, dit-on, jeter tout cela dans la rivière, pour vivre en honnêtes gens; dites plutôt qu'il ne fallait pas voler. Condamnez les brigands quand ils pillent; mais ne les traitez pas d'insensés quand ils jouissent. De bonne foi, lorsqu'un grand nombre de Marins Anglais se sont enrichis à la prise de Ponticheri & de la Havane, ont-ils eu tort d'avoir ensuite du plaisir à Londres, pour

pour prix de la peine qu'ils avaient eue au fond de l'Asie & de l'Amérique?

Les déclamateurs voudraient-ils qu'on enfouît les richesses qu'on aurait amassées par le sort des armes, par l'Agriculture, par le Commerce & par l'industrie? Ils citent Lacédémone; que ne citent-ils aussi la République de Saint-Marin? Quel bien Sparte fit-elle à la Grèce? eut-elle jamais des Démosthenes, des Sophocles, des Apelles, & des Phidias? Le luxe d'Athènes a fait de grands hommes en tout genre; Sparte a eu quelques Capitaines, & encore en moins grand nombre que les autres Villes. Mais à la bonne heure qu'une aussi petite République que Lacédémone conserve sa pauvreté. On arrive à la mort aussi-bien en manquant de tout, qu'en jouissant de ce qui peut rendre la vie agréable. Le Sauvage du Canada subsiste & atteint la vieillesse, comme le Citoyen d'Angleterre qui a cinquante mille guinées de revenu. Mais qui comparera jamais le Pays des Iroquois à l'Angleterre?

Que la République de Raguse & le Canton de Zug fassent des Loix somptuaires, ils ont raison, il faut que le pauvre ne dépense point au-delà de ses forces; mais j'ai lu quelque part :

Sachez sur-tout que le luxe enrichit;  
Un grand Etat, s'il en perd un petit.

Si par luxe vous entendez l'excès, on fait que l'excès est pernicieux en tout genre, dans l'abstinence comme dans la gourmandise, dans l'économie comme dans la liberalité. Je ne sais comment il est arrivé que dans mes Villages, où la terre est ingrate, les Impôts lourds, la défense d'exporter le bled qu'on a semé, intolérable, il n'y a guères pourtant de Colon qui n'ait un bon habit de drap, & qui ne soit bien chaussé & bien nourri. Si ce

Q

Colon laboure avec son bel habit, avec du linge blanc, les cheveux frisés & poudrés, voilà certainement le plus grand luxe & le plus impertinent; mais qu'un Bourgeois de Paris ou de Londres paraîsse au Spectacle vêtu comme ce Payfan, voilà la lésine la plus grossière & la plus ridicule.

*Est modus in rebus, sunt certi denique fines,  
Quos ultrâ citrâque nequit confinare rectum.*

Lorsqu'on inventa les ciseaux, qui ne sont certainement pas de l'Antiquité la plus haute, que ne dit-on pas contre les premiers qui se rognerent les ongles, & qui coupèrent une partie des cheveux qui leur tombaient sur le nez? On les traita sans doute de Petits-Maîtres & de prodigues, qui achetaient chèrement un instrument de la vanité, pour gâter l'ouvrage du Créateur. Quel péché énorme d'accourcir la corne que Dieu fait naître au bout de nos doigts! C'était un outrage à la Divinité. Ce fut bien pis quand on inventa les chemises & les chaussons. On fait avec quelle fureur les vieux Conseillers, qui n'en avaient jamais porté, crierent contre les jeunes Magistrats qui donnerent dans ce luxe funeste.



---

M A T I E R E.

**L**es Sages à qui on demande ce que c'est que l'ame, répondent qu'ils n'en savent rien. Si on leur demande ce que c'est que la matière, ils font la même réponse. Il est vrai que des Professeurs, & sur-tout des Ecoliens, savent parfaitement tout cela; & quand ils ont répété que la matière est étendue & divisible, ils croient avoir tout dit; mais quand ils sont priés de dire ce que c'est que cette chose étendue, ils se trouvent embarrassés. Cela est composé de parties, disent-ils: & ces parties, de quoi sont-elles composées? les éléments de ces parties sont-ils divisibles? Alors ou ils sont muets, ou ils parlent beaucoup, ce qui est également suspect. Cet être presque inconnu, qu'on nomme matière, est-il éternel? Toute l'Antiquité l'a cru. A-t-il par lui-même la force active? Plusieurs Philosophes l'ont pensé. Ceux qui le nient, sont-ils en droit de le nier? Vous ne concevez pas que la matière puisse avoir rien par elle-même. Mais comment pouvez-vous assurer qu'elle n'a pas par elle-même les propriétés qui lui sont nécessaires? Vous ignorez quelle est sa nature, & vous lui refusez des modes qui sont pourtant dans sa nature: car enfin, dès qu'elle est, il faut bien qu'elle soit d'une certaine façon, qu'elle soit figurée; & dès qu'elle est nécessairement figurée, est-il impossible qu'il n'y ait d'autres modes attachés à sa configuration? La matière existe, vous ne la connaissez que par vos sensations. Hélas! de quoi servent toutes les subtilités de l'esprit depuis qu'on raisonne? La Géométrie nous a appris bien des vérités, la Métaphysique bien peu. Nous pesons la matière, nous la mesurons, nous la décomposons; & au-delà

de ces opérations grossières , si nous voulons faire un pas , nous trouvons dans nous l'impuissance , & devant nous un abyme.

Pardonnez de grace à l'Univers entier , qui s'est trompé en croyant la matière existante par elle-même. Pouvait-il faire autrement ? comment imaginer que ce qui est sans succession , n'a pas toujours été ? S'il n'était pas nécessaire que la matière existât , pourquoi existe-t-elle ? Et s'il fallait qu'elle fût , pourquoi n'aurait-elle pas été toujours ? Nul axiome n'a jamais été plus universellement reçu que celui-ci : *Rien ne se fait de rien.* En effet , le contraire est incompréhensible. Le cahos a chez tous les Peuples précédé l'arrangement qu'une main divine a fait du monde entier. L'éternité de la matière n'a nui chez aucun Peuple au culte de la Divinité. La Religion ne fut jamais effarouchée qu'un Dieu éternel fût reconnu comme le Maître d'une matière éternelle. Nous sommes assez heureux pour savoir aujourd'hui par la Foi , que Dieu tira la matière du néant ; mais aucune Nation n'avait été instruite de ce dogme ; les Juifs même l'ignorèrent. Le premier verset de la Genèse dit que les Dieux Eloïm , non pas Eloï , firent le ciel & la terre ; il ne dit pas que le ciel & la terre furent créés de rien.

Philon , qui est venu dans le seul temps où les Juifs aient eu quelque érudition , dit , dans son chapitre de la Création : „ Dieu étant bon par sa nature , n'a point porté envie à la „ substance , à la matière , qui par elle-même n'avait rien de „ bon , qui n'a de sa nature qu'inertie , confusion , désor- „ dre. Il daigna la rendre bonne , de mauvaise qu'elle était.

L'idée du cahos débrouillée par un Dieu se trouve dans toutes les anciennes Théogonies. Hésiode répétait ce que pensait l'Orient , quand il disait dans sa Théogonie : " Le cahos est ce qui a existé le premier. „ Ovide était l'interprète de tout l'Empire Romain , quand il disait :

*Sic ubi dispositam quisquis fuit ille Deorum  
Congeriem secuit.*

La matière était donc regardée entre les mains de Dieu, comme l'argille sous la roue du Potier, s'il est permis de se servir de ces faibles images pour en exprimer la divine puissance.

La matière étant éternelle, devait avoir des propriétés éternelles ; comme la configuration, la force d'inertie, le mouvement & la divisibilité. Mais cette divisibilité n'est que la suite du mouvement ; car sans mouvement rien ne se divise, ne se sépare, ni ne s'arrange. On regardait donc le mouvement comme essentiel à la matière. Le cahos avait été un mouvement confus ; & l'arrangement de l'Univers, un mouvement régulier imprimé à tous les corps par le Maître du monde. Mais comment la matière aurait-elle le mouvement par elle-même ? comme elle a, selon tous les Anciens, l'étendue & l'impénétrabilité.

Mais on ne la peut concevoir sans étendue, & on peut la concevoir sans mouvement ! A cela on répondait : Il est impossible que la matière ne soit pas perméable ; ou étant perméable, il faut bien que quelque chose passe continuellement dans ses pores ; à quoi bon des passages, si rien n'y passe ?

De replique en replique, on ne finirait jamais ; le système de la matière éternelle a de très-grandes difficultés comme tous les systèmes. Celui de la matière formée de rien n'est pas moins incompréhensible. Il faut l'admettre, & ne pas se flatter d'en rendre raison ; la Philosophie ne rend point raison de tout. Que de choses incompréhensibles n'est-on pas obligé d'admettre même en Géométrie ! Conçoit-on deux lignes qui s'approcheront toujours, & qui ne se rencontreront jamais ?

Q. iij

Les Géometres, à la vérité, nous diront : Les propriétés des assympotases vous font démontrées ; vous ne pouvez vous empêcher de les admettre ; mais la création ne l'est pas, pourquoi l'admettez-vous ? quelle difficulté trouvez-vous à croire, comme toute l'Antiquité, la matière éternelle ? D'un autre côté le Théologien vous pressera, & vous dira : Si vous croyez la matière éternelle, vous reconnaîtrez donc deux principes, Dieu & la matière ; vous tombez dans l'erreur de Zoroastre, de Manès.

On ne répondra rien aux Géometres, parce que ces gens-là ne connaissent que leurs lignes, leurs surfaces & leurs solides ; mais on pourra dire au Théologien : En quoi suis-je Manichéen ? Voilà des pierres qu'un Architecte n'a point faites ; il en a élevé un bâtiment immense ; je n'admetts point deux Architectes ; les pierres brutes ont obéi au pouvoir & au génie.

Heureusement quelque système qu'on embrasse, aucun ne nuit à la Morale ; car qu'importe que la matière soit arrangée ? Dieu est également notre Maître absolu. Nous devons être également vertueux sur un cahos débrouillé, ou sur un cahos créé de rien ; presqu'aucune de ces questions métaphysiques n'influe sur la conduite de la vie : il en est des disputes, comme des vains discours qu'on tient à table ; chacun oublie après dîner ce qu'il a dit, & va où son intérêt & son goût l'appellent.

### M É C H A N T.

**O**N nous crie que la nature humaine est essentiellement perverse, que l'homme est né enfant du diable, & méchant. Rien n'est plus mal avisé. Car, mon ami, toi qui me prêches que tout le monde est né pervers, tu

m'avertis donc que tu es né tel, qu'il faut que je me défie de toi comme d'un renard ou d'un crocodile. Oh point ! me dis-tu, je suis régénéré ; je ne suis ni hérétique, ni infidele, on peut se fier à moi. Mais le reste du Genre-humain, qui est ou hérétique, ou ce que tu appelles infidele, ne sera donc qu'un assemblage de monstres ; & toutes les fois que tu parleras à un Luthérien, ou à un Turc, tu dois être sûr qu'ils te voleront, & qu'ils t'assassineront, car ils sont enfants du Diable ; ils sont nés méchants ; l'un n'est point régénéré, & l'autre est dégénéré. Il serait bien plus raisonnables, bien plus beau de dire aux hommes : *Vous êtes tous nés bons, voyez combien il serait affreux de corrompre la pureté de votre être.* Il eût fallu en user avec le Genre-humain comme on en use avec tous les hommes en particulier. Un Chanoine mene-t-il une vie scandaleuse ? on lui dit : Est-il possible que vous déshonoriez la dignité de Chanoine ? On fait souvenir un homme de Robe qu'il a l'honneur d'être Conseiller du Roi, & qu'il doit l'exemple. On dit à un Soldat pour l'encourager : Songe que tu es du Régiment de Champagne. On devrait dire à chaque individu : Souviens-toi de ta dignité d'homme.

Et en effet, malgré qu'on en ait, on en revient toujours là ; car que veut dire ce mot si fréquemment employé chez toutes les Nations : *Rentrez en vous-mêmes* ? Si vous étiez né enfant du Diable, si votre origine était criminelle, si votre sang était formé d'une liqueur infernale, ce mot : *Rentrez en vous-même*, signifierait : Consultez, suivez votre nature diabolique, soyez imposteur, voleur, assassin, c'est la Loi de votre Pere.

L'homme n'est point né méchant ; il le devient, comme il devient malade. Des Médecins se présentent, & lui disent : Vous êtes né malade ; il est bien sûr que ces Médecins, quelque chose qu'ils disent & qu'ils fassent, ne le

guériront pas si sa maladie est inhérente à sa nature; & ces raisonneurs sont très-malades eux-mêmes.

Assemblez tous les enfants de l'Univers, vous ne verrez en eux que l'innocence, la douceur & la crainte; s'ils étaient nés méchants, malfaisants, cruels, ils en montraient quelque signe, comme les petits serpents cherchent à mordre, & les petits tigres à déchirer. Mais la nature n'ayant pas donné à l'homme plus d'armes offensives qu'aux pigeons & aux lapins, elle ne leur a pu donner un instinct qui les porte à détruire.

L'homme n'est donc pas né mauvais. Pourquoi plusieurs sont-ils donc infectés de cette peste de la méchanceté? C'est que ceux qui sont à leur tête étant pris de la maladie, la communiquent au reste des hommes, comme une femme attaquée du mal que Christophe Colomb rapporta d'Amérique, répand ce vénin d'un bout de l'Europe à l'autre. Le premier ambitieux a corrompu la terre.

Vous m'alléz dire que ce premier monstre a déployé le germe d'orgueil, de rapine, de fraude, de cruauté, qui est dans tous les hommes. J'avoue qu'en général la plupart de nos frères peuvent acquérir ces qualités; mais tout le monde a-t-il la fièvre putride, la pierre & la gravelle, parce que tout le monde y est exposé?

Il y a des Nations entières qui ne sont point méchantes; les Philadelphiens, les Banians, n'ont jamais tué personne. Les Chinois, les Peuples du Tonquin, de Lao, de Siam, du Japon même, depuis plus de cent ans, ne connaissent point la guerre. A peine voit-on en dix ans un de ces grands crimes qui étonnent la nature humaine, dans les Villes de Rome, de Venise, de Paris, de Londres, d'Amsterdam, Villes où pourtant la cupidité mère de tous les crimes, est extrême.

Si les hommes étaient essentiellement méchants, s'ils

naissaient tous soumis à un être aussi malfaisant que malheureux, qui, pour se venger de son supplice, leur inspirerait toutes ses fureurs, on verrait tous les matins les maris assassinés par leurs femmes, & les peres par leurs enfants, comme on voit à l'aube du jour des poules étranglées par une fouine qui est venue sucer leur sang.

S'il y a un milliard d'hommes sur la terre, c'est beaucoup; cela donne environ cinq cents millions de femmes qui coussent, qui filent, qui nourrissent leurs petits, qui tiennent la maison où la cabane propre, & qui médisent un peu de leurs voisines. Je ne vois pas quel grand mal ces pauvres innocentes font sur la terre. Sur ce nombre d'habitants du globe, il y a deux cents millions d'enfants au moins, qui certainement ne tuent ni ne pillent, & environ autant de vieillards ou de malades qui n'en ont pas le pouvoir. Restera tout au plus cent millions de jeunes gens robustes & capables du crime. De ces cent millions il y en a quatre-vingt-dix continuellement occupés à forcier la terre, par un travail prodigieux, à leur fournir la nourriture & le vêtement; ceux-là n'ont guères le temps de mal faire.

Dans les dix millions restants seront compris les gens oisifs & de bonne compagnie, qui veulent jouir doucement; les hommes à talents, occupés de leurs professions, les Magistrats, les Prêtres, visiblement intéressés à mener une vie pure au moins en apparence. Il ne restera donc de vrais méchants que quelques politiques, soit séculiers, soit réguliers, qui veulent toujours troubler le monde, & quelques milliers de vagabonds qui louent leurs services à ces politiques. Or il n'y a jamais à la fois un million de ces bêtes féroces employées; & dans ce nombre je compte les voleurs de grands chemins. Vous avez donc, tout au plus, sur la terre, dans les temps les plus orageux,

un homme sur mille, qu'on peut appeler méchant; encore ne l'est-il pas toujours.

Il y a donc infiniment moins de mal sur la terre qu'on ne dit, & qu'on ne croit. Il y en a encore trop, sans doute; on voit des malheurs & des crimes horribles; mais le plaisir de se plaindre & d'exagérer est si grand, qu'à la moindre égratignure vous criez que la terre regorge de sang. Avez-vous été trompé? tous les hommes sont des parjures. Un esprit mélancolique qui a souffert une injustice, voit l'Univers couvert de damnés, comme un jeune voluptueux soupant avec sa Dame au sortir de l'Opéra, n'imagine pas qu'il y ait des infortunés.

## MESSIE.

**M**essiah ou Meshiah, en Hebreu; Christus, ou Cé. lomenos, en Grec; Unctus en Latin, Oint.

Nous voyons dans l'ancien Testament que le nom de *Messie* fut souvent donné à des Princes idolâtres ou infidèles. Il est dit (\*) que Dieu envoya un Prophète pour oindre Jehu, Roi d'Israël; il annonça l'onction sacrée à Hazaël, Roi de Damas & de Syrie; ces deux Princes étant les *Messies* du Très-Haut, pour punir la Maison d'Achab.

Au 16<sup>e</sup>. d'Esaïe le nom de *Messie* est expressément donné à Cyrus. "Ainsi a dit l'Eternel à Cyrus son Oint, son", *Messie*, duquel j'ai pris la main droite, afin que je terrasse les Nations devant lui, &c.

Ezéchiel, au 28<sup>e</sup>. chapitre de ses révélations, donne le nom de *Messie* au Roi de Tyr, qu'il appelle aussi *Chérubin*. "Fils de l'homme, dit l'Eternel au Prophète, prononce

(\*) *iv. Reg. viij. 12, 13. 14.*

„ à haute voix une plainte sur le Roi de Tyr, & lui  
„ dis : Ainsi a dit le Seigneur, l'Éternel. Tu étais le sceau  
„ de la ressemblance de Dieu, plein de sagesse & parfait  
„ en beauté ; tu as été le jardin d'Heden du Seigneur, (ou,  
„ suivant d'autres versions, tu étais toutes les délices du  
„ Seigneur.) Tes vêtements étaient de sardoine, de topa-  
„ se, de jaspe, de chrysolite, d'onix, de beryl, de saphir,  
„ d'escarboucle, d'émeraude, & d'or ; ce que savaient faire  
„ tes tambours & tes flûtes, a été chez toi ; ils ont été tout  
„ prêts au jour que tu fus créé ; tu as été un Chérubin,  
„ un *Messie*.

Ce nom de *Messiah*, *Christ*, se donnait aux Rois, aux Prophètes, & aux Grands-Prêtres des Hébreux. Nous lisons dans le I. des Rois, xij. 3. " Le Seigneur & son „ *Messie* sont témoins, c'est-à-dire, le Seigneur, & le Roi „ qu'il a établi. Et ailleurs : " Ne touchez point mes Oints, „ & ne faites aucun mal à mes Prophètes. „ David, animé de l'esprit de Dieu, donne dans plus d'un endroit à Saül, son beau-père, réprouvé, qui le persécutait, le nom & la qualité d'Oint, de *Messie* du Seigneur ; " Dieu me „ garde, dit-il fréquemment, de porter ma main sur l'Oint „ du Seigneur, sur le *Messie* de Dieu !

Si le nom de *Messie*, d'Oint de l'Éternel, a été donné à des Rois idolâtres, à des réprouvés, il a été très-souvent employé dans nos anciens Oracles pour désigner l'Oint véritable du Seigneur, ce *Messie* par excellence, le Christ, Fils de Dieu, enfin Dieu lui-même.

Si l'on rapproche tous les divers oracles qu'on applique pour l'ordinaire au *Messie*, il en peut résulter quelques difficultés apparentes, dont les Juifs se sont prévalu pour justifier, s'ils le pouvaient, leur obstination. Plusieurs grands Théologiens leur accordent, que dans l'état d'oppression sous lequel gémissait le Peuple Juif, & après toutes les

promesses que l'Eternel lui avait faites si souvent, il pou-  
vait soupirer après la venue d'un *Messie*, vainqueur & li-  
bérator, & qu'ainsi il est en quelque sorte excusable de  
n'avoir pas d'abord reconnu ce Libérateur dans la Per-  
sonne de Jesus.

Il était dans le plan de la sagesse éternelle, que les idées spirituelles du vrai *Messie* fussent inconnues à la multitude aveugle ; elles le furent au point que les Docteurs Juifs se sont avisés de nier que les passages que nous alléguons doivent s'entendre du Messie ; plusieurs disent que le Messie est déjà venu en la personne d'Ezéchias ; c'était le sentiment du fameux Hillel. D'autres en grand nombre prétendent que la croyance de la venue d'un *Messie* n'est point un article fondamental de Foi, & que ce dogme n'étant ni dans le Décalogue, ni dans le Lévitique, il n'est qu'une espérance consolante.

Plusieurs Rabins vous disent qu'ils ne doutent pas que, suivant les anciens oracles, le *Messie* ne soit venu dans les temps marqués ; mais qu'il ne vieillit point, qu'il reste caché sur cette terre, & qu'il attend pour se manifester qu'Israël ait célébré comme il faut le Sabbat.

Le fameux Rabin, Salomon Jarchy, ou Raschy, qui vivait au commencement du douzième siècle, dit, dans ses Talmudiques, que les anciens Hébreux ont cru que le Messie était né le jour de la dernière destruction de Jérusalem par les Armées Romaines ; c'est, comme on dit, appeler le Médecin après la mort.

Le Rabbi Kimchy, qui vivait aussi au douzième siècle, annonçait que le *Messie*, dont il croyait la venue très-prochaine, chasserait de la Judée les Chrétiens qui la possédaient pour lors ; il est vrai que les Chrétiens perdirent la Terre sainte ; mais ce fut Saladin qui les vainquit : pour peu que ce Conquérant eût protégé les Juifs, & se fût dé-

claré pour eux, il est vraisemblable que dans leur enthousiasme ils en auraient fait leur Messie.

Les Auteurs sacrés, & notre Seigneur Jesus lui-même, comparent souvent le regne du *Messie* & l'éternelle bénédiction à des jours de noces, à des festins; mais les Talmudistes ont étrangement abusé de ces paraboles; selon eux le Messie donnera à son Peuple, rassemblé dans la Terre de Canaan, un repas dont le vin fera celui qu'Adam lui-même fit dans le Paradis Terrestre, & qui le conserve dans de vastes celliers, creusés par les Anges au centre de la terre.

On servira pour entrée le fameux poisson, appelé le grand Léviathan, qui avale tout d'un coup un poisson moins grand que lui, lequel ne laisse pas d'avoir trois cents lieues de long; toute la masse des eaux est portée sur Léviathan. Dieu au commencement en créa un mâle & un autre femelle; mais de peur qu'ils ne renversassent la terre, & qu'ils ne remplissent l'Univers de leurs semblables, Dieu tua la femelle, & la sala pour le festin du *Messie*.

Les Rabbins ajoutent qu'on tuera pour ce repas le taureau Béhémoth, qui est si gros, qu'il mange chaque jour le foin de mille montagnes: la femelle de ce taureau fut tuée au commencement du monde, afin qu'une espèce si prodigieuse ne se multipliât pas, ce qui n'aurait pu que nuire aux autres créatures; mais ils assurent que l'Éternel ne la sala pas, parce que la vache salée n'est pas si bonne que la léviathane. Les Juifs ajoutent encore si bien foi à toutes ces rêveries rabbiniques, que souvent ils jurent sur leur part du bœuf Béhémoth.

Après des idées si grossières sur la venue du Messie, & sur son regne, faut-il s'étonner si les Juifs, tant anciens que modernes, & plusieurs même des premiers Chrétiens, malheureusement imbus de toutes ces rêveries, n'ont pu s'élever à l'idée de la nature divine de l'Oint du Seigneur,

& n'ont pas attribué la qualité de Dieu au *Messie*? Voyez comme les Juifs s'expriment là-dessus dans l'Ouvrage, intitulé : *Judai Lusitani questiones ad Christianos.* (\*) „ Reconnaître , disent-ils , un homme Dieu , c'est s'abuser „ soi-même , c'est se forger un monstre , un centaure , le „ bizarre composé de deux natures qui ne sauraient s'ali- „ lier. „ Ils ajoutent que les Prophetes n'enseignent point que le *Messie* soit homme Dieu , qu'ils distinguent expressément entre Dieu & David , qu'ils déclarent le premier , Maître , & le second , Serviteur , &c.

On fait assez que les Juifs , esclaves de la Lettre , n'ont jamais pénétré comme nous le sens des Ecritures.

Lorsque le Sauveur parut , les préjugés Juifs s'éleverent contre lui. Jesus-Christ lui-même , pour ne pas révolter leurs esprits aveugles , paraît extrêmement réservé sur l'article de sa Divinité ; il voulait , dit saint Chrysostome , *accoutumer insensiblement ses Auditeurs à croire un mystère si fort élevé au-dessus de la raison* : s'il prend l'autorité d'un Dieu en pardonnant les péchés , cette action souleve tous ceux qui en sont les témoins ; ses miracles les plus évidents ne peuvent convaincre de sa Divinité ceux-mêmes en faveur desquels il les opere. Lorsque , devant le Tribunal du Souverain Sacrificateur , il avoue avec un modeste détour qu'il est le Fils de Dieu , le Grand-Prêtre déchire sa robe & crie au blasphème. Avant l'envoi du Saint-Esprit , les Apôtres ne soupçonnent pas même la Divinité de leur Maître : il les interroge sur ce que le Peuple pense de lui ; ils répondent , que les uns le prennent pour Elie , les autres pour Jérémie , ou pour quelqu'autre Prophète. Saint Pierre a besoin d'une révélation particulière pour connaître que Jesus est le Christ , le Fils du Dieu vivant.

---

(\*) *Quæst. 1, 2, 4, 23, &c.*

Les Juifs révoltés contre la Divinité de Jesus-Christ, ont eu recours à toutes sortes de voies pour détruire ce grand mystère ; ils détournent le sens de leurs propres oracles, ou ne les appliquent pas au *Messie* ; ils prétendent que le nom de *Dieu*, Eloï, n'est pas particulier à la Divinité, & qu'il se donne même par les Auteurs sacrés aux Judges, aux Magistrats, en général à ceux qui sont élevés en autorité ; ils citent en effet un très-grand nombre de passage des saintes Ecritures, qui justifient cette observation, mais qui ne donnent aucune atteinte aux termes exprès des anciens oracles qui regardent le *Messie*.

Enfin ils prétendent que si le Sauveur, & après lui les Evangélistes, les Apôtres & les premiers Chrétiens, appellent Jesus le Fils de Dieu, ce terme auguste ne signifiait, dans les temps évangéliques, autre chose que l'opposé des fils de Bélial, c'est-à-dire, homme de bien, serviteur de Dieu ; par opposition à un méchant, un homme qui ne craint point Dieu.

Si les Juifs ont contesté à Jesus-Christ la qualité de *Messie* & sa Divinité, ils n'ont rien négligé aussi pour le rendre méprisable, pour jeter sur sa naissance, sa vie & sa mort, tout le ridicule & tout l'opprobre qu'a pu imaginer leur criminel acharnement.

De tous les Ouvrages qu'a produit l'aveuglement des Juifs, il n'en est point de plus odieux & de plus extravagant que le Livre ancien, intitulé : *Sepher Toldos Jeschur*, tiré de la poussière par Mr. Vagenfeil, dans le second tome de son Ouvrage, intitulé : *Tela ignea, &c.*

C'est dans ce *Sepher Toldos Jeschur* qu'on lit une histoire monstrueuse de la vie de notre Sauveur, forgée avec toute la passion & la mauvaise foi possibles. Ainsi, par exemple, ils ont osé écrire qu'un nommé Panther ou Pandera, habitant de Béthléem, était devenu amoureux d'une jeune

femme, mariée à Jokanam. Il eut de ce commerce impur un fils, qui fut nommé Jesua ou Jesu. Le Pere de cet enfant fut obligé de s'enfuir, & se retira à Babylone. Quant au jeune Jesu, on l'envoya aux Ecoles ; mais, ajoute l'Auteur, il eut l'insolence de lever la tête, & de se découvrir devant les Sacrificateurs, au-lieu de paraître devant eux la tête baissée, & le visage couvert, comme c'était la coutume ; hardiesse qui fut vivement tancée ; ce qui donna lieu d'examiner sa naissance, qui fut trouvée impure, & l'exposa bientôt à l'ignominie.

Ce détestable Livre *Sepher Toldos Jeschut*, était connu dès le second siecle ; Celse le cita avec confiance, & Origène le réfute au chapitre neuvième.

Il y a un autre Livre intitulé aussi : *Toledos Jesu*, publié l'an 1705 par Mr. Huldric, qui suit de plus près l'Evangile de l'enfance, mais qui commet à tout moment les anachronismes les plus grossiers ; il fait naître & mourir Jesus-Christ sous le regne d'Hérode le Grand ; il veut que ce soit à ce Prince qu'ont été faites les plaintes sur l'adultere de Panthere, & de Marie, mere de Jesus.

L'Auteur qui prend le nom de Jonathan, qui se dit Contemporain de Jesus-Christ, & demeurant à Jérusalem, avance qu'Hérode consulta sur le fait de Jesus-Christ les Sénateurs d'une Ville dans la Terre de Césarée : nous ne suivrons pas un Auteur aussi absurde dans toutes ses contradictions.

Cependant c'est à la faveur de toutes ces calomnies que les Juifs s'entretiennent dans leur haine implacable contre les Chrétiens, & contre l'Evangile ; ils n'ont rien négligé pour altérer la chronologie du Vieux Testament, & pour répandre des doutes & des difficultés sur le temps de la venue de notre Sauveur.

Ahmed-ben-Cassum-al-Andalousy, Maure de Grenade,  
qui

qui vivait sur la fin du 16<sup>e</sup>. siècle, cite un ancien Manuscrit Arabe, qui fut trouvé avec seize lames de plomb, gravées en caractères Arabes, dans une grotte près de Grenade. Dom Pedro y Quinones, Archevêque de Grenade, en a rendu lui-même témoignage; ces lames de plomb, qu'on appelle de Grenade, ont été depuis portées à Roine, où, après un examen de plusieurs années, elles ont enfin été condamnées comme apocryphes, sous le Pontificat d'Alexandre VII; elles ne renferment que des histoires fabuleuses touchant la vie de Marie & de son Fils.

Le nom de *Messie*, accompagné de l'épithète de *faux*, se donne encore à ces imposteurs, qui, dans divers temps, ont cherché à abuser la Nation Juive. Il y eut de ces *faux-Messies* avant même la venue du véritable Oint de Dieu. Le sage Gamaliel parle (\*) d'un nommé Theudas, dont l'Histoire se lit dans les Antiquités Judaïques de Joseph, liv. 20. chap. 2. Il se vantait de passer le Jourdain à pied sec: il attira beaucoup de gens à sa suite; mais les Romains étant tombés sur sa petite troupe, la dissipèrent, couperent la tête au malheureux Chef, & l'exposèrent dans Jérusalem.

Gamaliel parle aussi de Judas le Galiléen, qui est sans doute le même dont Joseph fait mention dans le 12. chap. du second Livre de la guerre des Juifs. Il dit que ce faux Prophète avait ramassé près de trente mille hommes; mais l'hyperbole est le caractère de l'Historien Juif.

Dès les temps apostoliques l'on vit Simon, surnommé le Magicien, (§) qui avait su séduire les habitants de Samarie, au point qu'ils le considéraient comme *la vertu de Dieu*.

(\*) *Act. Apost. c. v. 34. 35. 36.*

(§) *Act. Apost. c. 8. 9.*

Dans le siecle suivant, l'an 178 & 179 de l'Ere chrétienne, sous l'empire d'Adrien, parut le *faux-Messie* Barchochebas, à la tête d'une Armée. L'Empereur envoya contre lui Julius Severus, qui, après plusieurs rencontres, enferma les révoltés dans la Ville de Bither ; elle soutint un siège opiniâtre, & fut emportée ; Barchochebas y fut pris & mis à mort. Adrien crut ne pouvoir mieux prévenir les continues révoltes des Juifs, qu'en leur défendant par un Edit d'aller à Jérusalem ; il établit même des Gardes aux portes de cette Ville, pour en défendre l'entrée aux restes du Peuple d'Israël.

On lit dans Socrate, Historien Ecclésiastique, (\*) que l'an 434, il parut dans l'Isle de Candie un *faux-Messie*, qui s'appelait Moïse. Il se disait l'ancien Libérateur des Hébreux, ressuscité pour les délivrer encore.

Un siecle après, en 530, il y eut dans la Palestine un *faux-Messie*, nommé Julien ; il s'annonçait comme un grand Conquérant, qui, à la tête de sa Nation, détruirait par les armes tout le Peuple Chrétien : séduits par ses promesses, les Juifs armés massacrèrent plusieurs Chrétiens. L'Empereur Justinien envoya des troupes contre lui ; on livra bataille au faux-Christ, il fut pris & condamné au dernier supplice.

Au commencement du 8e. siecle, Serenus, Juif Espagnol, se porta pour Messie, prêcha, eut des Disciples, & mourut comme eux dans la misère.

Il s'éleva plusieurs *faux-Messies* dans le douzième siecle. Il en parut un en France, sous Louis le jeune ; il fut pendu lui & ses adhérents, sans qu'on ait jamais su les noms ni du Maître ni des Disciples.

Le treizième siecle fut fertile en *faux-Messies* ; on en

---

(\*) *Socr. Hist. Eccl. l. 2, chap. 38.*

compte sept ou huit qui parurent en Arabie, en Perse, dans l'Espagne, en Moravie: l'un d'eux, qui se nommait David el Ré, passe pour avoir été un très-grand Magicien; il séduisit les Juifs, & se vit à la tête d'un parti considérable; mais ce *Messie* fut assassiné.

Jacques Zieglerne, de Moravie, qui vivait au milieu du 16<sup>e</sup>. siècle, annonçait la prochaine manifestation du *Messie*, né; à ce qu'il assurait, depuis quatorze ans; il l'avait vu, disait-il, à Strasbourg, & il gardait avec soin une épée & un sceptre pour les lui mettre en mains dès qu'il serait en âge d'enseigner.

L'an 1624, un autre Zieglerne confirma la prédiction du premier.

L'an 1666, Zabathei-Sévi, né dans Alep, se dit le *Messie* prédit par les Zieglernes. Il débuta par prêcher sur les grands chemins, & au milieu des campagnes; les Turcs se moquaient de lui, pendant que ses Disciples l'admirraient. Il paraît qu'il ne mit pas d'abord dans ses intérêts le gros de la Nation Juive, puisque les Chefs de la Synagogue de Smyrne portèrent contre lui une sentence de mort; mais il en fut quitte pour la peur & le bannissement.

Il contracta trois mariages, & l'on prétend qu'il n'en consomma point, disant que cela était au-dessous de lui. Il s'associa un nommé Nathan-Lévi: celui-ci fit le personnage du Prophète Elie, qui devait précéder le *Messie*. Ils se rendirent à Jérusalem, & Nathan y annonça Zabathéi-Sévi comme le Libérateur des Nations. La populace Juive se déclara pour eux; mais ceux qui avaient quelque chose à perdre les anathématiserent.

Sévi, pour fuir l'orage, se retira à Constantinople, & de là à Smyrne; Nathan-Lévi lui envoya quatre Ambassadeurs, qui le reconnurent, & le saluèrent publiquement en

qualité de *Messie*; cette ambassade en imposa au Peuple, & même à quelques Docteurs, qui déclarerent Sabathéi Sévi *Messie* & Roi des Hébreux. Mais la Synagogue de Smyrne condamna son Roi à être empalé.

Sabathéi se mit sous la protection du Cadi de Smyrne, & eut bientôt pour lui tout le Peuple Juif; il fit dresser deux Trônes, un pour lui, & l'autre pour son épouse favorite; il prit le nom de Roi des Rois, & donna à Joseph-Sévi, son frere, celui de Roi de Juda. Il promit aux Juifs la conquête de l'Empire Ottoman assurée. Il poussa même l'insolence jusqu'à faire ôter de la Liturgie Juive le nom de l'Empereur, & à y faire substituer le sien.

On le fit mettre en prison aux Dardanelles; les Juifs publierent qu'on n'épargnait sa vie, que parce que les Turcs savaient bien qu'il était immortel. Le Gouverneur des Dardanelles s'enrichit des présents que les Juifs lui prodiguerent pour visiter leur Roi, leur *Messie* prisonnier, qui dans les fers conservait toute sa dignité, & se faisait baïser les pieds.

Cependant le Sultan, qui tenait sa Cour à Andrinople, voulut faire finir cette Comédie; il fit venir Sévi, & lui dit, que s'il était *Messie*, il devait être invulnérable; Sévi en convint. Le grand-Seigneur le fit placer pour but aux flèches de ses Icoglans; le *Messie* avoua qu'il n'était point invulnérable, & protesta que Dieu ne l'envoyait que pour rendre témoignage à la sainte Religion Musulmane. Fustigé par les Ministres de la Loi, il se fit Mahométan, & il vécut & mourut également méprisé des Juifs & des Musulmans; ce qui a si fort décrédité la profession de *faux-Messie*, que Sévi est le dernier qui ait paru.



## MÉTAMORPHOSE, MÉTEMPSYCOSE.

**N**'Est-il pas bien naturel que toutes les Métamorphoses dont la terre est couverte , aient fait imaginer dans l'Orient , où on a imaginé tout , que nos ames passaient d'un corps à un autre : un point presque imperceptible devient un ver , ce ver devient papillon ; un gland se transforme en chêne ; un œuf en oiseau ; l'eau devient nuage & tonnerre ; le bois se change en feu & en cendre ; tout paraît enfin métamorphosé dans la nature. On attribua bientôt aux ames , qu'on regardait comme des figures légères , ce qu'on voyait sensiblement dans des corps plus grossiers. L'idée de la Métempycose est peut-être le plus ancien dogme de l'Univers connu , & il regne encore dans une grande partie de l'Inde & de la Chine.

Il est encore très-naturel que toutes les Métamorphoses dont nous sommes les témoins , aient produit ces anciennes fables qu'Ovide a recueillies dans son admirable Ovrage. Les Juifs même ont eu aussi leurs métamorphoses. Si Niobé fut changée en marbre , Hedith , femme de Loth , fut changée en statue de sel. Si Eurydice resta dans les enfers pour avoir regardé derrière elle , c'est aussi pour la même indiscretion que cette femme de Loth fut privée de la nature humaine. Le Bourg qu'habitaient Baucis & Philémon , en Phrygie , est changé en un lac ; la même chose arrive à Sodome. Les filles d'Anius changeaient l'eau en huile : nous avons dans l'Ecriture une métamorphose à peu près semblable , mais plus vraie & plus sacrée. Cad.

mus fut changé en serpent; la verge d'Aaron devint serpent aussi.

Les Dieux se changeaient très-souvent en hommes; les Juifs n'ont jamais vu les Anges que sous la forme humaine: les Anges mangerent chez Abraham. Paul, dans son Epître aux Corinthiens, dit que l'Ange de Satan lui a donné des soufflets: *Angelos Sathanæ me colaphisei.*

## M I R A C L E S.

**U**N Miracle, selon l'énergie du mot, est une chose admirable. En ce cas tout est miracle. L'ordre prodigieux de la nature, la rotation de cent millions de globes autour d'un million de Soleils, l'activité de la lumiere, la vie des animaux, sont des miracles perpétuels.

Selon les idées reçues, nous appelons miracle la violation de ces Loix divines & éternelles. Qu'il y ait une éclipse de Soleil pendant la pleine Lune, qu'un mort fasse à pied deux lieux de chemin en portant sa tête entre ses bras, nous appelons cela un miracle.

Plusieurs Physiciens soutiennent qu'en ce sens il n'y a point de miracles, & voici leurs arguments:

Un miracle est la violation des Loix mathématiques, divines, immuables, éternelles. Par ce seul exposé, un miracle est une contradiction dans les termes; une Loi ne peut être à la fois immuable, & violée. Mais une Loi, leur dit-on, étant établie par Dieu même, ne peut-elle être suspendue par son Auteur? Ils ont la hardiesse de répondre que non, & qu'il est impossible que l'Etre infiniment sage ait fait des Loix pour les violer. Il ne pouvait, disent-ils, déranger sa machine que pour la faire mieux aller; or il est clair qu'étant Dieu, il a fait cette immense

machine aussi bonne qu'il l'a pu; s'il a vu qu'il y aurait quelque imperfection résultante de la nature de la matière, il y a pourvu dès le commencement, ainsi il n'y changera jamais rien.

De plus, Dieu ne peut rien faire sans raison; or quelle raison le porterait à défigurer pour quelque temps son propre ouvrage?

C'est en faveur des hommes, leur dit-on. C'est donc au moins en faveur de tous les hommes, répondent-ils; car il est impossible de concevoir que la nature divine travaille pour quelques hommes en particulier, & non pas pour tout le Genre-humain: encore même le Genre-humain est bien peu de chose; il est beaucoup moindre qu'une petite fourmillière en comparaison de tous les êtres qui remplissent l'immenſité. Or n'est-ce pas la plus absurde des folies d'imaginer que l'Etre infini intervertisse en faveur de trois ou quatre centaines de fourmis, sur ce petit amas de fange, le jeu éternel de ces ressorts immenses qui font mouvoir tout l'Univers?

\*Mais supposons que Dieu ait voulu distinguer un petit nombre d'hommes par des faveurs particulières, faudrait-il qu'il change ce qu'il a établi pour tous les temps & pour tous les lieux? Il n'a certes aucun besoin de ce changement, de cette inconstance, pour favoriser ses créatures; ses faveurs sont dans ses Loix mêmes. Il a tout prévu, tout arrangé pour elles, toutes obéissent irrévocablement à la force qu'il a imprimée pour jamais dans la nature.

Pourquoi Dieu ferait-il un miracle? Pour venir à bout d'un certain dessein sur quelques êtres vivants! Il dirait donc: Je n'ai pu parvenir, par la fabrique de l'Univers, par mes Décrets divins, par mes Loix éternelles, à remplir un certain dessein; je vais changer mes éternelles idées, mes Loix immuables, pour tâcher d'exécuter ce

que je n'ai pu faire par elles. Ce serait un aveu de sa faiblesse , & non de sa puissance. Ce serait , ce semble , dans lui la plus inconcevable contradiction. Ainsi donc , oser supposer à Dieu des miracles , c'est réellement l'insulter , (si des hommes peuvent insulter Dieu;) c'est lui dire : vous êtes un être faible & inconséquent. Il est donc absurde de croire des miracles , c'est déshonorer en quelque sorte la Divinité.

On presse ces Philosophes ; on leur dit : Vous avez beau exalter l'immutabilité de l'Être suprême , l'éternité de ses Loix , la régularité de ses mondes infinis : notre petit tas de boue a été tout couvert de miracles ; les Histoires sont aussi remplies de prodiges que d'événements naturels. Les filles du Grand-Prêtre Anius changeaient tout ce qu'elles voulaient en bled , en vin , ou en huile ; Athalide , fille de Mercure , ressuscita plusieurs fois ; Esculape ressuscita Hypolite ; Hercule arracha Alceste à la mort ; Hérès revint au monde après avoir passé quinze jours dans les enfers ; Romulus & Rémus naquirent d'un Dieu & d'une Vestale ; le Palladium tomba du Ciel dans la Ville de Troye ; la chevelure de Bérénice devint un assemblage d'étoiles ; la cabane de Baucis & de Philémon fut changée en un superbe Temple ; la tête d'Orphée rendait des oracles après sa mort ; les murailles de Thèbes se construisirent d'elles-mêmes au son de la flûte , en présence des Grecs ; les guérisons faites dans le Temple d'Esculape étaient innombrables ; & nous avons encore des monuments chargés du nom des témoins oculaires des miracles d'Esculape.

Nommez-moi un Peuple , chez lequel il ne se soit pas opéré des prodiges incroyables , sur-tout dans des temps où l'on savait à peine lire & écrire.

Des Philosophes ne répondent à ces objections qu'en riant & en levant les épaules ; mais les Philosophes Chrét-

tiens disent : Nous croyons aux miracles opérés dans notre sainte Religion ; nous les croyons par la Foi , & non par notre raison , que nous nous gardons bien d'écouter ; car lorsque la Foi parle , on fait assez que la raison ne doit pas dire un seul mot ; nous avons une croyance ferme & entière dans les miracles de Jesus-Christ , & des Apôtres : mais permettez-nous de douter un peu de plusieurs autres ; souffrez , par exemple , que nous suspendions notre jugement sur ce que rapporte un homme simple , auquel on a donné le nom de Grand . Il assure qu'un petit Moine était si fort accoutumé à faire des miracles , que le Prieur lui défendit enfin d'exercer son talent . Le petit Moine obéit ; mais ayant vu un pauvre Couvreur qui tombait du haut d'un toit , il balança entre le désir de lui sauver la vie , & la sainte obédience . Il ordonna seulement au Couvreur de rester en l'air jusqu'à nouvel ordre , & courut vite conter à son Prieur l'état des choses . Le Prieur lui donna l'absolution du péché qu'il avait commis en commençant un miracle sans permission , & lui permit de l'achever , pourvu qu'il s'en tînt là , & qu'il n'y revînt plus . On accorde aux Philosophes qu'il faut un peu se dénier de cette histoire .

Mais comment oseriez-vous nier , leur dit-on , que saint Gervais & St. Protas aient apparu en songe à St. Ambroise , qu'ils lui aient enseigné l'endroit où étaient leurs reliques ? que St. Ambroise les ait déterrées , & qu'elles aient guéri un aveugle ? St. Augustin était alors à Milan ; c'est lui qui rapporte ce miracle , *immenso populo teste* , dit-il dans sa Cité de Dieu , Livre 22 . Voilà un miracle des mieux constatés . Les Philosophes disent qu'ils n'en croient rien , que Gervais & Protas n'apparaissent à personne , qu'il importe fort peu au Genre-humain qu'on sache où sont les restes de leurs carcasses ; qu'ils n'ont pas plus de foi à cet aveugle , qu'à celui de Vespasien ; que c'est un miracle inu-

tile; que Dieu ne fait rien d'inutile; & ils se tiennent fermes dans leurs principes. Mon respect pour St. Gervais & St. Protas ne me permet pas d'être de l'avis de ces Philosophes; je rends compte seulement de leur incrédulité. Ils font grand cas du passage de Lucien, qui se trouve dans la mort de Peregrinus. " Quand un Joueur de gobelets , adroit se fait Chrétien, il est sûr de faire fortune. " Mais comme Lucien est un Auteur profane, il ne doit avoir aucune autorité parmi nous.

Ces Philosophes ne peuvent se résoudre à croire les miracles opérés dans le second siècle; des témoins oculaires ont beau écrire que l'Evêque de Smyrne, St. Polycarpe, ayant été condamné à être brûlé, & étant jetté dans les flammes, ils entendirent une voix du Ciel qui criait: Courage, Policarpe, sois fort, montre-toi homme; qu'alors les flammes du bûcher s'écartèrent de son corps, & formèrent un pavillon de feu au-dessus de sa tête; & que du bûcher il sortit une colombe: enfin, on fut obligé de trancher la tête de Polycarpe. A quoi bon ce miracle? disent les incrédulés; pourquoi les flammes ont-elles perdu leur nature, & pourquoi la hache de l'Exécuteur n'a-t-elle pas perdu la fièvre? D'où vient que tant de Martyrs sont sortis sains & saufs de l'huile bouillante, & n'ont pu résister au tranchant du glaive? On répond que c'est la volonté de Dieu. Mais les Philosophes voudraient avoir vu tout cela de leurs yeux avant de le croire.

Ceux qui fortifient leurs raisonnements par la science, vous diront que les Pères de l'Eglise ont avoué souvent eux-mêmes qu'il ne se faisait plus de miracles de leur temps. Saint Chrysostôme dit expressément: " Les dons extraordinaires de l'Esprit étaient donnés même aux indignes, parce qu'alors l'Eglise avait besoin de miracles; mais aujourd'hui ils ne sont pas même donnés aux dignes,

„ parce que l'Eglise n'en a plus de besoin. „ Ensuite il avoue qu'il n'y a plus personne qui ressuscite les morts , ni même qui guérit les malades.

Saint Augustin lui-même , malgré le miracle de Gervais & de Protas , dit , dans sa Cité de Dieu ; “ Pourquoi „ ces miracles , qui se faisaient autrefois , ne se font-ils „ plus aujourd’hui ? „ Et il en donne la même raison . *Cur , inquiunt , nunc illa miracula qua pradicatis facta esse , non fiunt ? Possem quidem dicere , necessaria prius fuisse quam crederet mundus , ad hoc ut crederet mundus .*

On objecte aux Philosophes que St. Augustin , malgré cet aveu , parle pourtant d'un vieux Savetier d'Hyppone , qui , ayant perdu son habit , alla prier à la Chapelle des vingt Martyrs , qu'en retournant il trouva un poisson , dans le corps duquel il y avait un anneau d'or , & que le Cuisinier qui fit cuire le poisson , dit au Savetier : Voilà ce que les vingt Martyrs vous donnent .

A cela les Philosophes répondent qu'il n'y a rien dans cette Histoire qui contredise les Loix de la Nature , que la Physique n'est point du tout blessée qu'un poisson ait avalé un anneau d'or , & qu'un Cuisinier ait donné cet anneau à un Savetier , qu'il n'y a là aucun miracle .

Si on fait souvenir ces Philosophes que , selon St. Jérôme , dans sa Vie de l'Hermite Paul , cet Hermite eut plusieurs conversations avec des satyres & avec des faunes ; qu'un corbeau lui apporta tous les jours , pendant trente ans , la moitié d'un pain pour son dîner , & un pain tout entier le jour que St. Antoine vint le voir ; ils pourront répondre encore , que tout cela n'est pas absolument contre la Physique ; que des satyres & des faunes peuvent avoir existé ; & qu'en tout cas , si ce conte est une puérilité , cela n'a rien de commun avec les vrais miracles du Sauveur & de ses Apôtres . Plusieurs bons Chrétiens ont

combattu l'Histoire de St. Simeon Stilite, écrite par Théodore; beaucoup de miracles qui passent pour authentiques dans l'Eglise Grecque, ont été révoqués en doute par plusieurs Latins; de même que des miracles Latins ont été suspectés à l'Eglise Grecque: les Protestants sont venus ensuite, qui ont fort maltraité les miracles de l'une & de l'autre Eglise.

Un savant Jésuite, (\*) qui a prêché long-temps dans les Indes, se plaint de ce que ni ses Confrères, ni lui, n'ont jamais pu faire de miracle. Xavier se lamente dans plusieurs de ses Lettres de n'avoir point le don des Langues; il dit qu'il n'est chez les Japonois que comme une statue muette: cependant les Jésuites ont écrit qu'il avait ressuscité huit morts, c'est beaucoup; mais il faut aussi considérer qu'il les ressuscitait à six mille lieues d'ici. Il s'est trouvé depuis des gens qui ont prétendu que l'abolissement des Jésuites en France, est un beaucoup plus grand miracle que ceux de Xavier & d'Ignace.

Quoi qu'il en soit, tous les Chrétiens conviennent que les miracles de Jésus-Christ & des Apôtres sont d'une vérité incontestable; mais qu'on peut douter à toute force de quelques miracles faits dans nos derniers temps, & qui n'ont pas eu une authenticité certaine.

On souhaiterait, par exemple, pour qu'un miracle fût bien constaté, qu'il fût fait en présence de l'Académie des Sciences de Paris, ou de la Société Royale de Londres, & de la Faculté de Médecine, assistées d'un Détachement du Régiment des Gardes, pour contenir la foule du Peuple, qui pourrait, par son indiscretion, empêcher l'opération du miracle.

On demandait un jour à un Philosophe, ce qu'il dirait

---

(\*) *Ospiniam*, p. 230.

s'il voyait le Soleil s'arrêter, c'est-à-dire, si le mouvement de la terre autour de cet astre cessait; si tous les morts ressuscitaient, & si toutes les montagnes allaient se jeter de compagnie dans la mer, le tout pour prouver quelque vérité importante; comme par exemple, la grace versatile? Ce que je dirais? répondit le Philosophe, je me ferais Manichéen; je dirais qu'il y a un principe qui défait ce que l'autre a fait.

---

## M O ï S E.

EN vain plusieurs Savants ont cru que le Pentateuque ne peut avoir été écrit par Moïse. Ils disent que par l'Ecriture même il est avéré que le premier exemplaire connu fut trouvé du temps du Roi Josias, & que cet unique exemplaire fut apporté au Roi par le Secrétaire Saphan. Or entre Moïse & cette aventure du Secrétaire Saphan, il y a 1167 années par le comput Hébraïque. Car Dieu apparut à Moïse dans le buisson ardent l'an du monde 2213, & le Secrétaire Saphan publia le Livre de la Loi l'an du monde 3380. Ce Livre, trouvé sous Josias, fut inconnu jusqu'au retour de la captivité de Babylone; & il est dit que ce fut Esdras, inspiré de Dieu, qui mit en lumière toutes les saintes Ecritures.

Mais que ce soit Esdras ou un autre qui ait rédigé ce Livre, cela est absolument indifférent dès que le Livre est inspiré. Il n'est point dit dans le Pentateuque que Moïse en soit l'auteur; il serait donc permis de l'attribuer à un autre homme, à qui l'Esprit divin l'aurait dicté, si l'Eglise n'avait pas d'ailleurs décidé que le Livre est de Moïse.

Quelques contradicteurs ajoutent qu'aucun Prophète

n'a cité les Livres du Pentateuque, qu'il n'en est question ni dans les Pseaumes, ni dans les Livres attribués à Salomon, ni dans Jérémie, ni dans Isaïe, ni enfin dans aucun Livre canonique des Juifs. Les mots qui répondent à ceux de Genèse, Exode, Nombres, Lévitique, Deutéronome, ne se trouvent dans aucun autre Ecrit, reconnu par eux pour authentique.

D'autres plus hardis ont fait les questions suivantes :

1°. En quelle Langue Moïse aurait-il écrit dans un Désert sauvage ? Ce ne pouvait être qu'en Egyptien. Car, par ce Livre même, on voit que Moïse & tout son Peuple étaient nés en Egypte. Il est probable qu'ils ne parlaient pas d'autre Langue. Les Egyptiens ne se servaient pas encore du papyrus; on gravait des hiéroglyphes sur le marbre ou sur le bois. Il est même dit que les Tables des commandements furent gravées sur la pierre. Il aurait donc fallu graver cinq Volumes sur des pierres polies, ce qui demandait des efforts & un temps prodigieux.

2°. Est-il vraisemblable que dans un Désert, où le Peuple Juif n'avait ni Cordonnier ni Tailleur, & où le Dieu de l'Univers était obligé de faire un miracle continu pour conserver les vieux habits & les vieux souliers des Juifs, il se soit trouvé des hommes assez habiles pour graver les cinq Livres du Pentateuque sur le marbre ou sur le bois ? On dira qu'on trouva bien des ouvriers qui firent un veau d'or en une nuit, & qui réduisirent ensuite l'or en poudre, opération impossible à la chymie ordinaire non encore inventée; qui construisirent le Tabernacle, qui l'ornerent de trente-quatre colonnes d'airain, avec des chapiteaux d'argent, qui ourdirent & qui broderent des voiles de lin, d'hyacinthe, de pourpre, & d'écarlate : mais cela même fortifie l'opinion des contradicteurs; ils répondent qu'il n'est pas possible que

dans un Désert, où l'on manquait de tout, on ait fait des ouvrages si recherchés; qu'il aurait fallu commencer par faire des souliers & des tuniques; que ceux qui manquent du nécessaire, ne donnent point dans le luxe; & que c'est une contradiction évidente de dire qu'il y ait eu des Fondeurs, des Graveurs, des Brodeurs, quand on n'avait ni habits, ni pain.

3°. Si Moïse avait écrit le premier chapitre de la Genèse, aurait-il été défendu à tous les jeunes gens de lire ce premier chapitre? Aurait-on porté si peu de respect au Législateur? Si c'était Moïse qui eût dit que Dieu punit l'iniquité des Peres jusqu'à la quatrième génération, Ezéchiel aurait-il osé dire le contraire?

4°. Si Moïse avait écrit le Lévitique, aurait-il pu se contredire dans le Deuteronome? Le Lévitique défend d'épouser la femme de son frere; le Deuteronome l'ordonne.

5°. Moïse aurait-il parlé dans son Livre de Villes qui n'existaient pas de son temps? aurait-il dit que des Villes qui étaient pour lui à l'Orient du Jourdain, étaient à l'Occident?

6°. Aurait-il assigné quarante-huit Villes aux Lévites dans un Pays où il n'y a jamais eu dix Villes, & dans un Désert où il a toujours erré sans avoir une maison?

7°. Aurait-il prescrit des regles pour les Rois Juifs, tandis que non-seulement il n'y avait point de Rois chez ce Peuple, mais qu'ils étaient en horreur, & qu'il n'était pas probable qu'il y en eût jamais? Quoi! Moïse aurait donné des préceptes pour la conduite des Rois, qui ne vinrent qu'environ cinq cents années après lui, & il n'aurait rien dit pour les Juges & les Pontifes qui lui succéderent? Cette réflexion ne conduit-elle pas à croire que le Pentateuque a été composé du temps des Rois, & que les cérémonies instituées par Moïse n'avaient été qu'une tradition?

8°. Se pourrait-il faire qu'il eût dit aux Juifs : Je vous ai fait sortir au nombre de six cents mille combattants de la Terre d'Egypte, sous la protection de votre Dieu ? Les Juifs ne lui auraient-ils pas répondu : Il faut que vous ayiez été bien timide pour ne nous pas mener contre le Pharaon d'Egypte ; il ne pouvait pas nous opposer une armée de deux cents mille hommes : jamais l'Egypte n'a eu tant de soldats sur pied ; nous l'aurions vaincu sans peine, nous serions les maîtres de son Pays ? Quoi ! le Dieu qui vous parle a égorgé, pour nous faire plaisir, tous les premiers nés d'Egypte ; & s'il y a dans ce Pays-là trois cents mille familles, cela fait trois cents mille hommes morts en une nuit pour nous venger ; & vous n'avez pas secondé votre Dieu ? & vous ne nous avez pas donné ce Pays fertile que rien ne pouvait défendre ? Vous nous avez fait sortir de l'Egypte en larrons & en lâches, pour nous faire périr dans des Déserts, entre les précipices & les montagnes ; vous pouviez nous conduire au moins par le droit chemin dans cette Terre de Canaan, sur laquelle nous n'avons nul droit, & que vous nous avez promise, & dans laquelle nous n'avons pu encore entrer ?

Il était naturel que de la Terre de Gessén nous marchassions vers Tyr & Sidon, le long de la Méditerranée ; mais vous nous faites passer l'Istme de Suez presque tout entier ; vous nous faites rentrer en Egypte, remonter jusqu'à Memphis, & nous nous trouvons à Béel-Séphon, au bord de la Mer Rouge, tournant le dos à la Terre de Canaan, ayant marché quatre-vingt lieues dans cette Egypte que nous voulions éviter, & enfin, prêts de périr entre la mer & l'Armée de Pharaon !

Si vous aviez voulu nous livrer à nos ennemis, auriez-vous pris une autre route & d'autres mesures ? Dieu nous a sauvés par un miracle, dites-vous ; la mer s'est ouverte pour

pour nous laisser passer ; mais après une telle faveur , fallait-il nous faire mourir de faim & de fatigue dans les Déserts horribles d'Ethan , de Cadés-barné , de Mara , d'Elin , d'Oreb & de Sinaï ? Tous nos Peres ont péri dans ces solitudes affreuses , & vous nous venez dire , au bout de quarante ans , que Dieu a eu un soin particulier de nos Peres !

Voilà ce que ces Juifs murmureurs , ces enfants injuriantes des Juifs vagabonds , morts dans les Déserts , auraient pu dire à Moïse , s'il leur avait lu l'Exode & la Genèse . Et que n'auraient-ils pas dû dire & faire à l'article du veau d'or ? Quoi ! vous osez nous conter que votre frere fit un veau pour nos Peres , quand vous étiez avec Dieu sur la montagne ; vous qui tantôt nous dites que vous avez parlé à Dieu face à face , & tantôt que vous n'avez pu le voir que par derrière ! Mais enfin , vous étiez avec ce Dieu , & votre frere jette en fonte un veau d'or en un seul jour , & nous le donne pour l'adorer ; & au-lieu de punir votre indigne frere , vous le faites notre Pontife , & vous ordonnez à vos Lévites d'égorger vingt-trois mille hommes de votre Peuple : nos Peres l'auraient-ils souffert ? se seraient-ils laissé assommer comme des victimes par des Prêtres sanguinaires ? Vous nous dites que non content de cette boucherie incroyable , vous avez fait encore massacrer vingt-quatre mille de vos pauvres Suivants , parce que l'un d'eux avait couché avec une Madianite , tandis que ~~vous-même~~ avez épousé une Madianite ; & vous ajoutez que vous êtes le plus doux de tous les homines ! Encore quelques actions de cette douceur , & il ne ferait plus resté personne .

Non , si vous aviez été capable d'une telle cruauté , si vous aviez pu l'exercer , vous seriez le plus barbare de tous les hommes , & tous les supplices ne suffiraient pas pour expier un si étrange crime .

Ce sont-là à peu près les objections que font les Savants à ceux qui pensent que Moïse est l'auteur du Pentateuque. Mais on leur répond que les voies de Dieu ne sont pas celles des hommes; que Dieu a éprouvé, conduit & abandonné son Peuple par une sagesse qui nous est inconnue; que les Juifs eux-mêmes, depuis plus de deux mille ans, ont cru que Moïse est l'auteur de ces Livres; que l'Eglise, qui a succédé à la Synagogue, & qui est infaillible comme elle, a décidé ce point de controverse, & que les Savants doivent se taire quand l'Eglise parle.



## NÉCESSAIRE.

OSMIN.

N  
E dites-vous pas que tout est nécessaire?

SELIM.

Si tout n'était pas nécessaire, il s'ensuivrait que Dieu aurait fait des choses inutiles.

OSMIN.

C'est-à-dire, qu'il était nécessaire à la nature divine qu'elle fît tout ce qu'elle a fait?

SELIM.

Je le crois, ou du moins je le soupçonne : il y a des gens qui pensent autrement : je ne les entends point ; peut-être ont-ils raison. Je crains la dispute sur cette matière.

OSMIN.

C'est aussi d'un autre nécessaire que je veux vous parler.

SELIM.

Quoi donc ? de ce qui est nécessaire à un honnête homme pour vivre ? du malheur où l'on est réduit quand on manque du nécessaire ?

OSMIN.

Non : car ce qui est nécessaire à l'un, ne l'est pas toujours à l'autre ; il est nécessaire à un Indien d'avoir du riz, à un Anglais d'avoir de la viande ; il faut une fourrure à un Russe, & une étoffe de gaze à un Africain : tel homme croit que douze chevaux de carrosse lui sont nécessaires, tel autre se borne à une paire de souliers, tel autre marche gaiement pieds nuds ; je veux vous parler de ce qui est nécessaire à tous les hommes.

SELIM.

Il me semble que Dieu a donné tout ce qu'il fallait à

Sij

cette espece ; des yeux pour voir, des pieds pour marcher, une bouche pour manger, un æsophage pour avaler, un estomac pour digérer, une cervelle pour raisonner, des organes pour produire leurs semblables.

## OSMIN.

Comment donc arrive-t-il que des hommes naissent privés d'une partie de ces choses nécessaires ?

## SELIM.

C'est que les Loix générales de la nature ont amené des accidents qui ont fait naître des monstres ; mais en général l'homme est pourvu de tout ce qu'il lui faut pour vivre en société.

## OSMIN.

Y a-t-il des notions communes à tous les hommes qui servent à les faire vivre en société ?

## SELIM.

Oui ; j'ai voyagé avec Paul Lucas, & par-tout où j'ai passé, j'ai vu qu'on respectait son pere & sa mere, qu'on se croyait obligé de tenir sa promesse, qu'on avait de la pitié pour les innocents opprimés, qu'on détestait la persécution, qu'on regardait la liberté de penser comme un droit de la nature, & les ennemis de cette Société comme les ennemis du Genre - humain ; ceux qui pensent différemment m'ont paru des créatures mal organisées, des monstres comme ceux qui sont nés sans yeux & sans mains.

## OSMIN.

Ces choses nécessaires, le sont-elles en tout temps & en tous lieux ?

## SELIM.

Oui ; sans cela elles ne seraient pas nécessaires à l'espece humaine.

## OSMIN.

Ainsi une créance qui est nouvelle n'était pas nécessaire à cette espèce. Les hommes pouvaient très-bien vivre en société & remplir leurs devoirs envers Dieu avant de croire que Mahomet avait eu de fréquents entretiens avec l'Ange Gabriël.

## SELIM.

Rien n'est plus évident : il serait ridicule de penser qu'on n'eût pu remplir ses devoirs d'homme avant que Mahomet fût venu au monde ; il n'était point du tout nécessaire à l'espèce humaine de croire à l'Alcoran ; le monde allait avant Mahomet tout comme il va aujourd'hui. Si le Mahométisme avait été nécessaire au monde, il aurait existé dès le commencement du monde, il aurait existé en tous lieux ; Dieu, qui nous a donné à tous deux yeux pour voir son Soleil, nous aurait donné à tous une intelligence pour voir la vérité de la Religion Musulmane. Cette Secte n'est donc que comme les Loix positives, qui changent selon les temps & selon les lieux, comme les modes, comme les opinions des Physiciens qui se succèdent les uns aux autres.

La Secte Musulmane ne pouvait donc être essentiellement nécessaire à l'homme.

## OSMIN.

Mais puisqu'elle existe, Dieu l'a permise.

## SELIM.

Oui, comme il permet que le monde soit rempli de sottises, d'erreurs & de calamités. Ce n'est pas à dire que les hommes soient tous essentiellement faits pour être sots & malheureux : il permet que quelques hommes soient mangés par des serpents ; mais on ne peut pas dire, Dieu a fait l'homme pour être mangé par des serpents.

## OSMIN.

Qu'entendez-vous en disant Dieu permet ? rien peut-il

arriver sans ses ordres ? permettre, vouloir, & faire, n'est-ce pas pour lui la même chose ?

S E L I M.

Il permet le crime ; mais il ne le fait pas.

O S M I N.

Faire un crime, c'est agir contre la justice divine, c'est désobéir à Dieu. Or Dieu ne peut désobéir à lui-même, il ne peut commettre de crime ; mais il a fait l'homme de façon que l'homme en commet beaucoup ; d'où vient cela ?

S E L I M.

Il y a des gens qui le savent, mais ce n'est pas moi ; tout ce que je fais bien, c'est que l'Alcoran est ridicule : quoique de temps en temps il y ait d'assez bonnes choses, certainement l'Alcoran n'était point nécessaire à l'homme ; je m'en tiens là, je vois clairement ce qui est faux, & je connais très-peu ce qui est vrai.

O S M I N.

Je croyais que vous m'instruiriez, & vous ne m'apprenez rien.

S E L I M.

N'est-ce pas beaucoup de connaître les gens qui vous trompent, & les erreurs grossières & dangereuses qu'ils vous débitent ?

O S M I N.

J'aurais à me plaindre d'un Médecin qui me ferait une exposition des plantes nuisibles, & qui ne m'en montrerait pas une salutaire.

S E L I M.

Je ne suis point Médecin, & vous n'êtes point malade, mais il me semble que je vous donnerais une fort bonne recette si je vous disais : défiez-vous de toutes les inventions des Charlatans, adorez Dieu, soyez honnête homme, & croyez que deux & deux font quatre.

---

## P A T R I E.

Une Patrie est un composé de plusieurs familles; & comme on soutient communément sa famille par amour-propre, lorsqu'on n'a pas un intérêt contraire, on soutient par le même amour-propre sa Ville ou son Village, qu'on appelle sa Patrie.

Plus cette Patrie devient grande, moins on l'aime; car l'amour partagé s'affaiblit. Il est impossible d'aimer tendrement une famille trop nombreuse qu'on connaît à peine.

Celui qui brûle de l'ambition d'être Edile, Tribun, Préteur, Consul, Dictateur, crie qu'il aime sa Patrie, & il n'aime que lui-même. Chacun veut être sûr de pouvoir coucher chez soi, sans qu'un autre homme s'arroge le pouvoir de l'envoyer coucher ailleurs. Chacun veut être sûr de sa fortune & de sa vie. Tous formant ainsi les mêmes souhaits, il se trouve que l'intérêt particulier devient l'intérêt général : on fait des vœux pour la République, quand on n'en fait que pour soi-même.

Il est impossible qu'il y ait sur la terre un Etat qui ne se soit gouverné d'abord en République; c'est la marche naturelle de la nature humaine. Quelques familles s'assemblent d'abord contre les ours & contre les loups : celle qui a des grains, en fournit en échange à celle qui n'a que du bois.

Quand nous avons découvert l'Amérique, nous avons trouvé toutes les Peuplades divisées en Républiques ; il n'y avait que deux Royaumes dans toute cette partie du monde. De mille Nations, nous n'en trouvâmes que deux subjuguées.

Il en était ainsi de l'ancien monde; tout était République en Europe, avant les Roitelets d'Etrurie & de Rome. On voit encore aujourd'hui des Républiques en Afrique; Tripoli, Tunis, Algér, vers notre Septentrion, sont des Républiques de brigands. Les Hottentots, vers le Midi, vivent encore comme on dit qu'on vivait dans les premiers âges du monde; libres, égaux entre eux, sans Maîtres, sans Sujets, sans argent, & presque sans besoins. La chair de leurs moutons les nourrit, leur peau les habille, des huttes de bois & de terre sont leurs retraites: ils sont les plus puants de tous les hommes, mais ils ne le sentent pas: ils vivent & ils meurent plus doucement que nous.

Il reste dans notre Europe huit Républiques sans Monarques, Venise, la Hollande, la Suisse, Genes, Luques, Raguse, Geneve, & St. Marin. On peut regarder la Pologne, la Suede, l'Angleterre, comme des Républiques sous un Roi; mais la Pologne est la seule qui en prenne le nom.

Or, maintenant, lequel vaut le mieux que votre Patrie soit un Etat Monarchique, ou un Etat Républicain? il y a quatre mille ans qu'on agite cette question. Demandez la solution aux riches, ils aiment tous mieux l'Aristocratie; interrogez le Peuple, il veut la Démocratie; il n'y a que les Rois qui préfèrent la Royauté. Comment donc est-il possible que presque toute la terre soit gouvernée par des Monarques? Demandez-le aux rats, qui proposerent de pendre une sonnette au cou du chat. Mais en vérité, la véritable raison est, comme on l'a dit, que les hommes sont très-rarement dignes de se gouverner eux-mêmes.

Il est triste que souvent, pour être bon Patriote, on soit l'ennemi du reste des hommes. L'ancien Caton, ce bon

Citoyen, disait toujours en opinant au Sénat : Tel est mon avis, & qu'on ruine Carthage. Etre bon Patriote, c'est souhaiter que sa Ville s'enrichisse par le Commerce, & soit puissante par les armes. Il est clair qu'un Pays ne peut gagner sans qu'un autre perde, & qu'il ne peut vaincre sans faire des malheureux.

Telle est donc la condition humaine, que souhaiter la grandeur de son Pays, c'est souhaiter du mal à ses voisins. Celui qui voudrait que sa Patrie ne fût jamais ni plus grande, ni plus petite, ni plus riche, ni plus pauvre, ferait le Citoyen de l'Univers.

---

## PERSÉCUTION.

CE n'est pas Dioclétien que j'appellerai persécuteur, car il fut dix-huit ans entiers le protecteur des Chrétiens ; & si dans les derniers temps de son Empire il ne les sauva pas des ressentiments de Galérius, il ne fut en cela qu'un Prince séduit, & entraîné par la cabale au-delà de son caractère, comme tant d'autres.

Je donnerai encore moins le nom de persécuteur aux Trajans, aux Antonins, je croirais prononcer un blasphème.

Quel est le persécuteur ? C'est celui dont l'orgueil blessé & le fanatisme en fureur irritent le Prince ou les Magistrats contre des hommes innocents, qui n'ont d'autre crime que de n'être pas de son avis. Impudent, tu adores un Dieu, tu prêches la vertu, & tu la pratiques ; tu as servi les hommes, & tu les as consolés ; tu as établi l'orpheline ; tu as secouru le pauvre ; tu as changé les déserts, où quelques esclaves traînaient une vie misérable, en cam-

pages fertiles , peuplées de familles heureuses : mais j'ai découvert que tu me méprises , & que tu n'as jamais lu mon Livre de Controverse ; tu fais que je suis un fripon , que j'ai contrefait l'écriture de G \*\*\* , que j'ai volé des \*\*\* ; tu pourrois bien le dire , il faut que je te prévienne : j'irai donc chez le Confesseur du premier Ministre , ou chez le Podestat ; je leur remontrerai en penchant le col , & en tordant la bouche , que tu as une opinion erronée sur les Cellules où furent renfermés les Septantes ; que tu parlas même , il y a dix ans , d'une maniere peu respectueuse du chien de Tobie , lequel tu soutenais être un barbet , tandis que je prouvais que c'était un lévrier : je te dénoncerai comme l'ennemi de Dieu & des hommes . Tel est le langage du persécuteur ; & si ces paroles ne sortent pas précisément de sa bouche , elles sont gravées dans son cœur avec le burin du fanatisme trempé dans le fiel de l'envie .

C'est ainsi que le Jésuite le Tellier osa persécuter le Cardinal de Noailles , & que Jurieu persécuta Bayle .

Lorsqu'on commença à persécuter les Protestants en France , ce ne fut ni François I , ni Henri II , ni François II , qui épierent ces infortunés , qui s'armerent contre eux d'une fureur réfléchie , & qui les livrèrent aux flammes pour exercer sur eux leurs vengeances . François I était trop occupé avec la Duchesse d'Etampes , Henri II avec sa vieille Diane , & François II était trop enfant . Par qui la persécution commença-t-elle ? Par des Prêtres jaloux , qui armerent les préjugés des Magistrats , & la politique des Ministres .

Si les Rois n'avaient pas été trompés , s'ils avaient prévu que la persécution produirait cinquante ans de guerres civiles , & que la moitié de la Nation serait exterminée naturellement par l'autre , ils auraient éteint dans leurs lampes les premiers buchers qu'ils laisserent allumer .

O Dieu de miséricorde! si quelque homme peut ressembler à cet être malfaisant qu'on nous peint occupé sans cesse à détruire tes ouvrages, n'est-ce pas le persécuteur?

---

## P H I L O S O P H E.

**P**Hilosophe, *amateur de la sagesse, c'est-à-dire de la vérité.* Tous les Philosophes ont eu ce double caractère; il n'en est aucun dans l'Antiquité qui n'ait donné des exemples de vertu aux hommes, & des leçons de vérités morales. Ils ont pu se tromper tous sur la Physique; mais elle est si peu nécessaire à la conduite de la vie, que les Philosophes n'avaient pas besoin d'elle. Il a fallu des siècles pour connaître une partie des Loix de la nature, un jour suffit à un Sage pour connaître les devoirs de l'homme.

Le Philosophe n'est point enthousiaste, il ne s'érite point en Prophète, il ne se dit point inspiré des Dieux; ainsi je ne mettrai au rang des Philosophes ni l'ancien Zoroastre, ni Hermès, ni l'ancien Orphée, ni aucun de ces Législateurs dont se vantaient les Nations de la Caldeé, de la Perse, de la Syrie, de l'Egypte, & de la Grèce. Ceux qui se dirent enfants des Dieux, étaient les Pères de l'imposture, & ils se servirent du mensonge pour enseigner des vérités; ils étaient indignes de les enseigner, ils n'étaient pas Philosophes, ils étaient tout au plus de très-prudents menteurs.

Par quelle fatalité honteuse peut-être pour les Peuples Occidentaux, faut-il aller au bout de l'Orient pour trouver un Sage simple, sans faste, sans imposture, qui enseignait aux hommes à vivre heureux six cents ans avant notre Ère vulgaire, dans un temps où tout le Septen-

trion ignorait l'usage des Lettres, & où les Grecs commençaient à peine à se distinguer par la sagesse? Ce sage est Confucius, qui seul des anciens Législateurs ne voulut jamais tromper les hommes. Quelle plus belle règle de conduite a-t-on jamais donnée depuis lui dans la terre entière? " Réglez un Etat comme vous réglez une famille; on ne peut bien gouverner sa famille qu'en lui donnant l'exemple.

" La vertu doit être commune au Laboureur & au Monarque.

" Occupe-toi du soin de prévenir les crimes, pour diminuer le soin de les punir.

" Sous les bons Rois Yao & Xu, les Chinois furent bons; sous les mauvais Rois Kie & Chu, ils furent méchants.

" Fais à autrui comme à toi-même.

" Aime les hommes en général, mais chéris les gens de bien. Oublie les injures & jamais les bienfaits.

" J'ai vu des hommes incapables de sciences, je n'en ai jamais vu incapables de vertus.

Avouons qu'il n'est point de Législateur qui ait annoncé des vérités plus utiles au Genre-humain.

Une foule de Philosophes Grecs enseigna depuis une morale aussi pure. S'ils s'étaient bornés à leurs vains systèmes de physique, on ne prononcerait aujourd'hui leur nom que pour se moquer d'eux. Si on les respecte encore, c'est qu'ils furent justes, & qu'ils apprirent aux hommes à l'être.

On ne peut lire certains endroits de Platon, & sur-tout l'admirable Exorde des Loix de Zaleucus, sans éprouver dans son cœur l'amour des actions honnêtes & généreuses. Les Romains ont leur Cicéron, qui seul vaut peut-être tous les Philosophes de la Grèce. Après lui viennent

des hommes encore plus respectables, mais qu'on désespere presque d'imiter ; c'est Epictète dans l'esclavage, ce sont les Antonins & les Juliens sur le Trône.

Quel est le Citoyen parmi nous qui se priverait comme Julien, Antonin & Marc-Aurele, de toutes les délicatesses de notre vie molle & efféminée ; qui dormirait comme eux sur la dure ; qui voudrait s'imposer leur frugilité ; qui marcherait comme eux à pied & tête nue à la tête des Armées, exposé tantôt à l'ardeur du Soleil, tantôt aux frimats ; qui commanderait comme eux à toutes ses passions ? Il y a parmi nous des dévots ; mais où sont les Sages ? où sont les ames inébranlables, justes & tolérantes ?

Il y a eu des Philosophes de Cabinet en France, & tous, excepté Montaigne, ont été persécutés. C'est, ce semble, le dernier degré de la malignité de notre nature, de vouloir opprimer ces mêmes Philosophes qui la veulent corriger.

Je conçois bien que des fanatiques d'une Secte égorgent les enthousiastes d'une autre Secte, que les Franciscains haïssent les Dominicains, & qu'un mauvais Artiste cabale pour perdre celui qui le surpasse ; mais que le sage Charron ait été menacé de perdre la vie, que le savant & généreux Ramus ait été assassiné, que Descartes ait été obligé de fuir en Hollande pour se soustraire à la rage des ignorants, que Gassendi ait été forcé plusieurs fois de se retirer à Digne, loin des calomnies de Paris, c'est-là l'opprobre éternel d'une Nation.

Un des Philosophes les plus persécutés fut l'immortel Bayle, l'honneur de la nature humaine. On me dira que le nom de Jurieu, son calomniateur & son persécuteur, est devenu exécrable, je l'avoue ; celui du Jésuite Tellier l'est devenu aussi : mais de grands hommes qu'il opprimait, en ont-ils moins fini leurs jours dans l'exil & dans la disette ?

Un des prétextes dont on se servit pour accabler Bayle, & pour le réduire à la pauvreté, fut son article de David, dans son utile Dictionnaire. On lui reprochait de n'avoir point donné de louanges à des actions qui en elles-mêmes sont injustes, sanguinaires, atroces, ou contraires à la bonne foi, ou qui font rougir la pudeur.

Bayle, à la vérité, ne loua point David pour avoir ramassé, selon les Livres Hébreux, six cents vagabonds perdus de dettes & de crimes ; pour avoir pillé ses compatriotes à la tête de ces bandits ; pour être venu dans le dessein d'égorger Nabal & toute sa famille, parce qu'il n'avait pas voulu payer les contributions ; pour avoir été vendre ses services au Roi Achis, ennemi de sa Nation ; pour avoir trahi ce Roi Achis, son bienfaiteur ; pour avoir saccagé les Villages alliés de ce Roi Achis ; pour avoir massacré dans ces Villages jusqu'aux enfants à la mammelle, de peur qu'il ne se trouvât un jour une personne qui pût faire connaître ses déprédations, comme si un enfant à la mammelle aurait pu révéler son crime ; pour avoir fait périr tous les habitants de quelques autres Villages sous des scies, sous des herbes de fer, sous des coignées de fer, & dans des fours à briques ; pour avoir ravi le Trône à Isboseth, fils de Saül, par une perfidie ; pour avoir dépouillé & fait périr Miphiboseth, petit-fils de Saül, & fils de son ami, de son protecteur Jonathas ; pour avoir livré aux Gabaonites deux autres enfants de Saül, & cinq de ses petits enfants qui moururent à la potence.

Je ne parle pas de la prodigieuse incontinence de David, de ses Concubines, de son adultere avec Bethsabée, & du meurtre d'Urie.

Quoi donc, les ennemis de Bayle auraient-ils voulu que Bayle eût fait l'éloge de toutes ces cruautés & de touz

ces crimes? faudrait-il qu'il eût dit : *Princes de la terre, imitez l'homme selon le cœur de Dieu; massacrez sans pitié les Alliés de votre Bienfaiteur; égarez, ou faites égorger toute la famille de votre Roi; couchez avec toutes les femmes quand vous faites répandre le sang des hommes, & vous serez un modèle de vertu quand on dira que vous avez fait des Pseaumes.*

Bayle n'avait-il pas grande raison de dire que si David fut selon le cœur de Dieu, ce fut par sa pénitence & non par ses forfaits? Bayle ne rendait-il pas service au Genre-humain, en disant que Dieu, qui a sans doute dicté toute l'Histoire Juive, n'a pas canonisé tous les crimes rapportés dans cette Histoire?

Cependant Bayle fut persécuté; & par qui? Par des hommes persécutés ailleurs, par des fugitifs qu'on aurait livrés aux flammes dans leur Patrie; & ces fugitifs étaient combattus par d'autres fugitifs appellés Jansénistes, chassés de leur Pays par les Jésuites, qui ont enfin été chassés à leur tour.

Ainsi tous les persécuteurs se sont déclaré une guerre mortelle, tandis que le Philosophe opprimé par eux tous, s'est contenté de les plaindre.

On ne fait pas assez que Fontenelle, en 1713, fut sur le point de perdre ses pensions, sa place & sa liberté, pour avoir rédigé en France, vingt ans auparavant, le Traité des Oracles du savant Van Dale, dont il avait retranché avec précaution tout ce qui pouvait allarmer le fanatisme. Un Jésuite avait écrit contre Fontenelle, il n'avait pas daigné répondre; & c'en fut assez pour que le Jésuite le Tellier, Confesseur de Louis XIV, accusât, auprès du Roi, Fontenelle d'athéïsme.

Sans Mr. d'Argenson, il arrivait que le digne fils d'un faussaire, Procureur de Vire, & reconnu faussaire lui-même, proscrivait la vieillesse du neveu de Corneille.

Il est si ais<sup>e</sup> de séduire son pénitent, que nous devons bénir Dieu que ce le Tellier n'ait pas fait plus de mal. Il y a deux gîtes dans le monde, où l'on ne peut tenir contre la séduction & la calomnie; ce sont le lit, & le confessionnal.

Nous avons toujours vu les Philosophes persécutés par des fanatiques. Mais est-il possible que les gens de Lettres s'en mêlent aussi; & qu'eux-mêmes ils aiguissent souvent contre leurs frères les armes dont on les perce tous l'un après l'autre?

Malheureux gens de Lettres, est-ce à vous d'être délateurs? Voyez si jamais chez les Romains il y eut des Garrasses, des Chaumeix, des Hayet, qui accusassent les Lucreces, les Possidonius, les Varrons, & les Plines.

Etre hypocrite! quelle bassesse! mais être hypocrite & méchant, quelle horreur! Il n'y eut jamais d'hypocrites dans l'ancienne Rome, qui nous comptait pour une petite partie de ses Sujets. Il y avait des fourbés, je l'avoue; mais non des hypocrites de Religion, qui sont l'espece la plus lâche & la plus cruelle de toutes. Pourquoi n'en voit-on point en Angleterre, & d'où vient y en a-t-il encore en France? Philosophes, il vous sera ais<sup>e</sup> de résoudre ce problème.

## PIERRE,

*En Italien Piero, ou Pietro; en Espagnol Pedro; en Latin Petrus; en Grec Petros; en Hébreu Cepha.*

**P**ourquoi les Successeurs de Pierre ont-ils eu tant de pouvoir en Occident, & aucun en Orient? C'est demander pourquoi les Evêques de Vurtzbourg & de Saltz-

bourg

bourg se sont attribué les droits régaliens dans des temps d'anarchie, tandis que les Evêques Grecs sont toujours restés sujets. Le temps, l'occasion, l'ambition des uns, & la faiblesse des autres, ont fait & feront tout dans ce monde.

A cette anarchie l'opinion s'est jointe, & l'opinion est la reine des hommes. Ce n'est pas qu'en effet ils aient une opinion bien déterminée ; mais des mots leur entiennent lieu.

Il est rapporté dans l'Evangile que Jésus dit à Pierre : „ Je te donnerai les clefs du Royaume des Cieux. „ Les partisans de l'Evêque de Rome soutinrent, vers le onzième siècle, que qui donne le plus, donne le moins ; que les cieux entouraient la terre ; & que Pierre ayant les clefs du contenant, il avait aussi les clefs du contenu. Si on entend par les cieux toutes les étoiles & toutes les planètes, il est évident, selon Tomasius, que les clefs données à Simon Barjone, surnommé Pierre, étaient un passe-partout. Si on entend par les cieux les nuées, l'atmosphère, l'éther, l'espace dans lequel roulent les planètes, il n'y a guères de Serruriers, selon Mursius, qui puissent faire une clef pour ces portes-là.

Les clefs en Palestine étaient une cheville de bois qu'on liait avec une courroie ; Jésus dit à Barjone : „ Ce que tu auras lié sur la terre, sera lié dans le Ciel. „ Les Théologiens du Pape en ont conclu, que les Papes avaient reçu le droit de lier & de délier les Peuples du ferment de fidélité fait à leurs Rois, & de disposer à leur gré de tous les Royaumes. C'est conclure magnifiquement. Les Communes, dans les Etats-Généraux de France, en 1302, disent, dans leur Requête au Roi, que „ Boniface VIII était un B \* \* \* \* \*, qui croyait que Dieu liait & emprisonnait au Ciel, ce que Boniface liait sur terre. „

T

Un fameux Luthérien d'Allemagne, (c'était, je pense, Melanchthon) avait beaucoup de peine à digérer que Jesus eût dit à Simon Barjone, Cepha ou Cephas : " Tu es Pier, " re, & sur cette pierre je bâtirai mon Assemblée, mon Eglise. Il ne pouvait concevoir que Dieu eût employé un pareil jeu de mots, une pointe si extraordinaire, & que la puissance du Pape fût fondée sur un quelibet.

Pierre a passé pour avoir été Evêque de Rome; mais on fait assez qu'en ce temps-là, & long-temps après, il n'y eut aucun Evêché particulier. La Société chrétienne ne prit une forme que vers la fin du second siècle.

Il se peut que Pierre eût fait le voyage de Rome; il se peut même qu'il fut mis en croix la tête en bas, quoique ce ne fût pas l'usage; mais on n'a aucune preuve de tout cela. Nous avons une Lettre sous son nom, dans laquelle il dit qu'il est à Babylone; des Canonistes judicieux ont prétendu que par Babylone on devait entendre Rome. Ainsi supposé qu'il eût daté de Rome, on aurait pu conclure que la Lettre avait été écrite à Babylone. On a tiré long-temps de pareilles conséquences, & c'est ainsi que le monde a été gouverné.

Il y avait un saint homme à qui on avait fait payer bien chèrement un bénéfice à Rome, ce qui s'appelle une simonie; on lui demandait s'il croyait que Simon Pierre eût été au Pays? Il répondit : Je ne vois pas que Pierre y ait été; mais je suis sûr de Simon.

Quant à la personne de Pierre, il faut avouer que Paul n'est pas le seul qui ait été scandalisé de sa conduite; on lui a souvent résisté en face, à lui & à ses Successeurs. Ce Paul lui reprochait aigrement de manger des viandes défendues, c'est-à-dire, du porc, du boudin, du lièvre, des anguilles, de l'ixion, & du griffon. Pierre se défendait, en disant qu'il avait vu le Ciel ouvert vers la sixième

heure, & une grande nappe qui descendait des quatre coins du ciel, laquelle était toute remplie d'anguilles, de quadrupedes & d'oiseaux ; & que la voix d'un Ange avait crié : " Tuez & mangez. " C'est apparemment cette même voix qui a crié à tant de Pontifes : " Tuez tout, & mangez la substance du Peuple, " dit Voloston.

Casaubon ne pouvait approuver la maniere dont Pierre traita le bon homme Anania, & Saphira sa femme. De quel droit, disait Casaubon, un Juif, esclave des Romains, ordonnait-il ou souffrait-il que tous ceux qui croiraient en Jesus vendissent leurs héritages & en apportassent le prix à ses pieds ? Si quelque Anabaptiste, à Londres, faisait apporter à ses pieds tout l'argent de ses Frères, ne serait-il pas arrêté comme un séducteur séditieux, comme un larron, qu'on ne manquerait pas d'envoyer à Tyburn ? N'est-il pas horrible de faire mourir Anania, parce qu'ayant vendu son fonds & en ayant donné l'argent à Pierre, il avait retenu pour lui & pour sa femme quelques écus pour subvenir à leurs nécessités sans le dire ? A peine Anania est-il mort, que sa femme arrive. Pierre, au-letz de l'avertir charitalement qu'il vient de faire mourir son mari d'apoplexie pour avoir gardé quelques oboles, & de lui dire de bien prendre garde à elle, la fait tomber dans le piege. Il lui demande si son mari a donné tout son argent aux Saints. La bonne femme répond oui, & elle meurt sur le champ. Cela est dur.

Corringius demande pourquoi Pierre, qui tuait ainsi ceux qui lui avaient fait l'aumône, n'allait pas tuer plutôt tous les Docteurs qui avaient fait mourir Jesus-Christ, & qui le firent fouetter lui-même plus d'une fois ? O Pierre ! vous faites mourir deux Chrétiens qui vous ont fait l'aumône, & vous laissez vivre ceux qui ont crucifié votre Dieu !

Apparemment que Corringius n'était pas en Pays d'Inquisition quand il faisait ces questions hardies. Erasme, à propos de Pierre, remarquait une chose fort singulière; c'est que le Chef de la Religion Chrétienne commença son Apostolat par renier Jésus-Christ; & que le premier Pontife des Juifs avait commencé son ministère par faire un veau d'or, & par l'adorer.

Quoi qu'il en soit, Pierre nous est dépeint comme un pauvre qui catéchisait des pauvres. Il ressemble à ces Fondateurs d'Ordres qui vivaient dans l'indigence, & dont les Successeurs sont devenus grands Seigneurs.

Le Pape, Successeur de Pierre, a tantôt gagné, tantôt perdu; mais il lui reste encore environ cinquante millions d'hommes sur la terre, soumis en plusieurs points à ses Loix, outre ses Sujets immédiats.

Se donner un Maître à trois ou quatre cents lieues de chez soi; attendre pour penser que cet homme ait paru penser; n'oser juger en dernier ressort un procès entre quelques-uns de ses Concitoyens, que par des Commissaires nommés par cet Etranger; n'oser se mettre en possession des champs & des vignes qu'on a obtenus de son propre Roi, sans payer une somme considérable à ce Maître étranger; violer les Loix de son Pays, qui défendent d'épouser sa niece, & l'épouser légitimement en donnant à ce Maître étranger une somme encore plus considérable; n'oser cultiver son champ le jour que cet Etranger veut qu'on célèbre la mémoire d'un inconnu qu'il a mis dans le Ciel de son autorité privée; c'est là en partie ce que c'est que d'admettre un Pape, ce sont là les libertés de l'Eglise Gallicane.

Il y a quelques autres Peuples qui portent plus loin leur soumission. Nous avons vu de nos jours un Souverain demander au Pape la permission de faire juger par

son Tribunal royal des Moines accusés de parricide, ne pouvoir obtenir cette permission, & n'oser les juger.

On fait assez qu'autrefois les droits des Papes allaient plus loin ; ils étaient fort au-dessus des Dieux de l'Antiquité ; car ces Dieux passaient seulement pour disposer des Empires, & les Papes en disposaient en effet.

Sturbinus dit qu'on peut pardonner à ceux qui doutent de la Divinité & de l'Infaillibilité du Pape, quand on fait réflexion ,

Que quarante Schismes ont profané la Chaire de saint Pierre, & que vingt-sept l'ont ensanglantée;

Qu'Etienne VII , fils d'un Prêtre, déterra le corps de Formose , son Prédeceſſeur, & fit trancher la tête à ce cadavre ;

Que Sergius III , convaincu d'assassinats , eut un fils de Marozie , lequel hérita de la Papauté;

Que Jean X , amant de Théodora , fut étranglé dans son lit ;

Que Jean XI , fils de Sergius III , ne fut connu que par sa crapule ;

Que Jean XII fut assassiné chez sa Maîtresse ;

Que Benoît IX acheta & revendit le Pontificat ;

Que Grégoire VII fut l'Auteur de cinq cents ans de guerres civiles , soutenues par ses Successeurs ;

Qu'enfin , parmi tant de Papes ambitieux , sanguinaires & débauchés , il y eut un Alexandre VI , dont le nom n'est prononcé qu'avec la même horreur que ceux des Néron & des Caligula .

C'est une preuve , dit-on , de la divinité de leur caractère , qu'elle ait subsisté avec tant de crimes ; mais si les Califes avaient eu une conduite encore plus affreuse , ils auraient donc été encore plus divins . C'est ainsi que raiſonne Dermius ; mais les Jésuites lui ont répondu .

---

## P R È J U G È S.

**L**e préjugé est une opinion sans jugement. Ainsi, dans toute la terre, on inspire aux enfants toutes les opinions qu'on veut, avant qu'ils puissent juger.

Il y a des préjugés universels, nécessaires, & qui sont la vertu même. Par tous Pays on apprend aux enfants à reconnaître un Dieu rémunérateur & vengeur ; à respecter, à aimer leur pere & mere ; à regarder le larcin comme un crime, le mensonge intéressé comme un vice, avant qu'ils puissent deviner ce que c'est qu'un vice & une vertu.

Il y a donc de très-bons préjugés : ce sont ceux que le jugement ratifie quand on raisonne.

Sentiment n'est pas simple préjugé ; c'est quelque chose de bien plus fort. Une mere n'aime pas son fils, parce qu'on lui dit qu'il le faut aimer ; elle le chérit heureusement malgré elle. Ce n'est point par préjugé que vous courez au secours d'un enfant inconnu prêt à tomber dans un précipice, ou à être dévoré par une bête.

Mais c'est par préjugé que vous respecterez un homme revêtu de certains habits, marchant gravement, parlant de même. Vos parents vous ont dit que vous deviez vous incliner devant cet homme, vous le respectez avant de savoir s'il mérite vos respects : vous croissez en âge & en connaissances ; vous vous appercevez que cet homme est un Charlatan, pétri d'orgueil, d'intérêt & d'artifice ; vous méprisez ce que vous révériez, & le préjugé cede au jugement. Vous avez cru par préjugé les fables dont on a bercé votre enfance ; on vous a dit que les Titans firent la guerre aux Dieux, & que Vénus fut amoureuse d'A-

donis; vous prenez à douze ans ces fables pour des vérités; vous les regardez à vingt ans comme des allégories ingénieuses.

Examinons en peu de mots les différentes sortes de préjugés, afin de mettre de l'ordre dans nos affaires. Nous serons peut-être comme ceux qui, du temps du système de *Law*, s'apperçurent qu'ils avaient calculé des richesses imaginaires.

### *Préjugés des sens.*

N'est-ce pas une chose plaisante que nos yeux nous trompent toujours, lors même que nous voyons très-bien, & qu'au contraire nos oreilles ne nous trompent pas? Que votre oreille bien conformée entende, *vous êtes belle, je vous aime*; il est bien sûr qu'on ne vous a pas dit, *je vous hais, vous êtes laide*: mais vous voyez un miroir uni; il est démontré que vous vous trompez, c'est une surface très-raboteuse. Vous voyez le Soleil d'environ deux pieds de diamètre, il est démontré qu'il est un million de fois plus gros que la terre.

Il semble que Dieu ait mis la vérité dans vos oreilles, & l'erreur dans vos yeux; mais étudiez l'Optique, & vous verrez que Dieu ne vous a pas trompé, & qu'il est impossible que les objets vous paraissent autrement que vous les voyez dans l'état présent des choses.

### *Préjugés physiques.*

Le Soleil se lève, la Lune aussi, la Terre est immobile; ce sont là des préjugés physiques naturels. Mais que les écrevisses soient bonnes pour le sang, parce qu'étant cuites elles sont rouges comme lui; que les anguilles guérissent la paralysie, parce qu'elles fretillent; que la Lune influence sur nos maladies, parce qu'un jour on observa qu'un

malade avait eu un redoublement de fievre pendant le dé-cours de la Lune ; ces idées , & mille autres , ont été des erreurs d'anciens Charlatans , qui jugerent sans raisonner , & qui , étant trompés , tromperent les autres .

*Préjugés historiques.*

La plupart des Histoirés ont été crues sans examen , & cette créance est un préjugé . Fabius Pictor raconte que plusieurs siecles avant lui , une Vestale de la Ville d'Albe , allant puiser de l'eau dans sa cruche , fut violée , qu'elle accoucha de Romulus & de Remus , qu'ils furent nourris par une louve , &c. Le Peuple Romain crut cette fable ; il n'examina point si dans ce temps-là il y avait des Vestales dans le Latium , s'il était vraisemblable que la fille d'un Roi sortît de son Couvent avec sa cruche , s'il était probable qu'une louve allaitât deux enfans au-lieu de les manger . Le préjugé s'établit .

Un Moine écrit que Clovis étant dans un grand danger à la bataille de Tolbiac , fit vœu de se faire Chrétien s'il en réchappait ; mais est-il naturel qu'on s'adresse à un Dieu étranger dans une telle occasion ? n'est-ce pas alors que la Religion dans laquelle on est né agit le plus puissamment ? Quel est le Chrétien qui , dans une bataille contre les Turcs , ne s'adressera pas plutôt à la Ste. Vierge qu'à Mahomet ? On ajoute qu'un pigeon apporta la sainte Ampoule dans son bec pour oindre Clovis , & qu'un Ange apporta l'oriflamme pour le conduire ; le préjugé crut toutes les Historiettes de ce genre . Ceux qui connaissent la nature humaine , savent bien que l'usurpateur Clovis , & l'usurpateur Rolon ou Rol , se firent Chrétiens pour gouverner plus sûrement des Chrétiens , comme les usurpateurs Turcs se firent Musulmans pour gouverner plus sûrement les Musulmans .

*Préjugés religieux.*

Si votre Nourrice vous a dit que Cérès préside aux bleds, ou que Visnou & Xaca se sont fait hommes plusieurs fois, ou que Sammoncodoim est venu couper une forêt, ou qu'Odin vous attend dans sa salle vers le Jutland, ou que Mahomet ou quelqu'autre a fait un voyage dans le Ciel ; enfin, si votre Précepteur vient ensuite enfoncer dans votre cervelle ce que votre Nourrice y a gravé, vous en tenez pour votre vie. Votre jugement veut-il s'élever contre ces préjugés ? vos voisins, & sur-tout vos voisines, crient à l'impie, & vous effraient ; votre Derviche craignant de voir diminuer son revenu, vous accuse auprès du Cadi, & ce Cadi vous fait empaler s'il le peut, parce qu'il veut commander à des fots, & qu'il croit que les fots obéissent mieux que les autres ; & cela durera jusqu'à ce que vos voisins, & le Derviche, & le Cadi, commencent à comprendre que la sottise n'est bonne à rien, & que la persécution est abominable.



## RELIGION.

*Premiere Question.*

**L**'Evêque de Vorcester, Warburton, Auteur d'un des plus savants Ouvrages qu'on ait jamais fait, s'exprime ainsi, page 8, Tome premier : " Une Religion, une Société, qui n'est pas fondée sur la créance d'une autre vie, doit être soutenue par une Providence extraordinaire; le Judaïsme n'est pas fondé sur la créance d'une autre vie; donc le Judaïsme a été soutenu par une Providence extraordinaire."

Plusieurs Théologiens se sont élevés contre lui; & comme on retorque tous les arguments, on a retorqué le sien; on lui a dit :

" Toute Religion qui n'est pas fondée sur le dogme de l'immortalité de l'âme, & sur les peines & les récompenses éternelles, est nécessairement fausse; or le Judaïsme ne connaît point ces dogmes; donc le Judaïsme, loin d'être soutenu, par la Providence, était, par vos principes, une Religion fausse & barbare, qui attaquait la Providence.

Cet Evêque eut quelques autres adversaires qui lui soutinrent que l'immortalité de l'âme était connue chez les Juifs, dans le temps même de Moïse; mais il leur prouva très-évidemment, que ni le Décalogue, ni le Lévitique, ni le Deutéronome, n'avaient dit un seul mot de cette créance, & qu'il est ridicule de vouloir tordre & corrompre quelques passages des autres Livres, pour en tirer une vérité qui n'est point annoncée dans le Livre de la Loi.

Mr. l'Evêque ayant fait quatre volumes pour démontrer

que la Loi Judaïque ne proposait ni peines ni récompenses après la mort, n'a jamais pu répondre à ses Adversaires d'une maniere bien satisfaisante. Ils lui disaient : " Ou  
,, Moïse connaissait ce dogme, & alors il a trompé les Juifs  
,, en ne le manifestant pas; ou il l'ignorait, & en ce cas il  
,, n'en savait pas assez pour fonder une bonne Religion.  
,, En effet, si la Religion avait été bonne, pourquoi l'aurait-on abolie? Une Religion vraie doit être pour tous  
,, les temps & pour tous les lieux; elle doit être comme  
,, la lumiere du Soleil, qui éclaire tous les Peuples &  
,, toutes les Générations.

Ce Prélat, tout éclairé qu'il est, a eu beaucoup de peine à se tirer de toutes ces difficultés; mais quel système en est exempt?

### *Seconde Question.*

Un autre Savant, beaucoup plus Philosophe, qui est un des plus profonds Métaphysiciens de nos jours, donne de fortes raisons pour prouver que le Polithéisme a été la première Religion des hommes, & qu'on a commencé à croire plusieurs Dieux, avant que la raison fût assez éclairée pour ne reconnaître qu'un seul Etre suprême.

J'ose croire, au contraire, qu'on a commencé d'abord par reconnaître un seul Dieu, & qu'ensuite la faiblesse humaine en a adopté plusieurs; & voici comme je conçois la chose.

Il est indubitable qu'il y eut des Bourgades avant qu'on eût bâti de grandes Villes, & que tous les hommes ont été divisés en petites Républiques, avant qu'ils fussent réunis dans de grands Empires. Il est bien naturel qu'une Bourgade effrayée du tonnerre, affligée de la perte de ses moissons, maltraitée par la Bourgade voisine, sentant tous les jours sa faiblesse, sentant partout un pouvoir invi-

ble, ait bientôt dit : Il y a quelque Etre au-dessus de nous qui nous fait du bien & du mal.

Il me paraît impossible qu'elle ait dit : Il y a deux pouvoirs ; car pourquoi plusieurs ? On commence en tout genre par le simple, ensuite vient le composé, & souvent enfin on revient au simple par des lumières supérieures. Telle est la marche de l'esprit humain.

Quel est cet être qu'on aura d'abord invoqué ? Sera-ce le Soleil ? sera-ce la Lune ? Je ne le crois pas. Examinons ce qui se passe dans les enfants ; ils sont à peu près ce que sont les hommes ignorants. Ils ne sont frappés ni de la beauté, ni de l'utilité de l'astre qui anime la nature, ni des secours que la Lune nous prête, ni des variations régulières de son cours ; ils n'y pensent pas ; ils y sont trop accoutumés. On n'adore, on n'invoque, on ne veut appaiser que ce qu'on craint ; tous les enfants voient le ciel avec indifférence ; mais que le tonnerre gronde, ils tremblent, ils vont se cacher. Les premiers hommes en ont sans doute agi de même. Il ne peut y avoir que des espèces de Philosophes qui aient remarqué le cours des astres, les aient fait admirer, & les aient fait adorer ; mais des Cultivateurs simples & sans aucune lumière, n'en savaient pas assez pour embrasser une erreur si noble.

Un Village se sera donc borné à dire : Il y a une Puissance qui tonne, qui grêle sur nous, qui fait mourir nos enfants, appaïsons-la ; mais comment l'appaïser ? Nous voyons que nous avons calmé par de petits présents la colère des gens irrités, faisons donc de petits présents à cette Puissance. Il faut bien aussi lui donner un nom. Le premier qui s'offre est celui de *Chef*, de *Maitre*, de *Seigneur* ; cette Puissance est donc appellée Mon Seigneur. C'est probablement la raison pour laquelle les premiers Egyptiens appellerent leur Dieu Knef ; les Syriens, Adoni ;

les Peuples voisins, Baal, ou Bel, ou Melch, ou Moloc; les Seythes Papées; tous mots qui signifient *Seigneur, Maitre.*

C'est ainsi qu'on trouva presque toute l'Amérique partagée en une multitude de petites Peuplades, qui toutes avaient leur Dieu protecteur. Les Mexiquains même, ni les Péruviens, qui étaient de grandes Nations, n'avaient qu'un seul Dieu. L'une adorait Mango-Kapak, l'autre le Dieu de la guerre. Les Mexiquains donnaient à leur Dieu guerrier le nom de Viliputsî, comme les Hébreux avaient appellé leur Seigneur Sabaoth.

Ce n'est point par une raison supérieure & cultivée que tous les Peuples ont ainsi commencé à reconnaître une seule Divinité; s'ils avaient été Philosophes, ils auraient adoré le Dieu de toute la nature, & non pas le Dieu d'un Village; ils auraient examiné ces rapports infinis de tous les êtres, qui prouvent un Être créateur & conservateur; mais ils n'examinerent rien, ils sentirent. C'est là le progrès de notre faible entendement; chaque Bourgade sentait sa faiblesse, & le besoin qu'elle avait d'un fort Protecteur. Elle imaginait cet Être tutélaire & terrible résidant dans la forêt voisine, ou sur la montagne, ou dans une nuée. Elle n'en imaginait qu'un seul, parce que la Bourgade n'avait qu'un Chef à la guerre. Elle l'imaginait corporel, parce qu'il était impossible de se le représenter autrement. Elle ne pouvait croire que la Bourgade voisine n'eût pas aussi son Dieu. Voilà pourquoi Jephré dit aux habitants de Moab : *Vous possédez légitimement ce que notre Dieu Charnos vous a fait conquérir, vous devez nous laisser jouir de ce que notre Dieu nous a donné par ses victoires.*

Ce discours tenu par un Etranger à d'autres Etrangers, est très-remarquable. Les Juifs & les Moabites avaient dépossédé les Naturels du Pays, l'un & l'autre n'avait d'aut-

tre droit que celui de la force, & l'un dit à l'autre : Ton Dieu t'a protégé dans ton usurpation, souffre que mon Dieu me protège dans la mienne.

Jérémie & Amos demandent l'un & l'autre, *quelle raison a eu le Dieu Melchom de s'emparer du Pays de Gad?* Il paraît évident par ces passages, que l'Antiquité attribuait à chaque Pays un Dieu Protecteur. On trouve encore des traces de cette Théologie dans Homere.

Il est bien naturel que l'imagination des hommes s'étant échauffée, & leur esprit ayant acquis des connaissances confuses, ils aient bientôt multiplié leurs Dieux, & assigné des Protecteurs aux éléments, aux mers, aux forêts, aux fontaines, aux campagnes. Plus ils auront examiné les Astres, plus ils auront été frappés d'admiration. Le moyen de ne pas adorer le Soleil, quand on adore la Divinité d'un ruisseau? Dès que le premier pas est fait, la terre est bientôt couverte de Dieux, & on descend enfin des Astres aux chats & aux oignons.

Cependant, il faut bien que la raison se perfectionne; le temps forme enfin des Philosophes qui voient que ni les oignons ni les chats, ni même les Astres, n'ont arrangé l'ordre de la nature. Tous ces Philosophes, Babyloniens, Persans, Egyptiens, Scythes, Grecs & Romains, admettent un Dieu suprême, remunérateur & vengeur.

Ils ne le disent pas d'abord aux Peuples; car quiconque eût mal parlé des oignons & des chats devant des vieilles & des Prêtres, eût été lapidé. Quiconque eût reproché à certains Egyptiens de manger leurs Dieux, eût été mangé lui-même, comme en effet Juvenal rapporte qu'un Egyptien fut tué & mangé tout crud dans une dispute de controverse.

Mais que fit-on? Orphée & d'autres établissent des mystères que les Initiés jurent par des serments exécrables

de ne point révéler; & le principal de ces mystères, est l'adoration d'un seul Dieu. Cette grande vérité pénètre dans la moitié de la terre; le nombre des Initiés devient immense: il est vrai que l'ancienne Religion subsiste toujours; mais comme elle n'est point contraire au dogme de l'unité de Dieu, on la laisse subsister. Et pourquoi l'abolirait-on? Les Romains reconnaissent le *Deus optimus maximus*; les Grecs ont leur *Zens*, leur Dieu suprême. Toutes les autres Divinités ne sont que des êtres intermédiaires; on place des Héros & des Empereurs au rang des Dieux, c'est-à-dire, des Bienheureux. Mais il est sûr que Claude, Octave, Tibère & Caligula ne sont pas regardés comme les Créateurs du ciel & de la terre.

En un mot, il paraît prouvé que du temps d'Auguste, tous ceux qui avaient une Religion, reconnaissaient un Dieu supérieur, éternel, & plusieurs ordres de Dieux secondaires, dont le culte fut appellé depuis Idolâtrie.

Les Loix des Juifs n'avaient jamais favorisé l'Idolâtrie; car quoiqu'ils admettent des Malachim, des Anges, des êtres célestes d'un ordre inférieur, leur Loi n'ordonnait point que ces Divinités secondaires eussent un culte chez eux. Ils adoraient les Anges, il est vrai, c'est-à-dire, ils se prosternaient quand ils en voyaient; mais comme cela n'arrivait pas souvent, il n'y avait ni de cérémonial, ni de culte légal établi pour eux. Les Chérubins de l'Arche ne recevaient point d'hommages. Il est constant que les Juifs, du moins depuis Alexandre, adoraient ouvertement un seul Dieu, comme la foule innombrable des Initiés l'adoraient secrètement dans leurs mystères.

### Troisième Question.

Ce fut dans ce temps où le culte d'un Dieu suprême était universellement établi chez tous les Sages en Asie, en Eu-

rope, & en Afrique, que la Religion Chrétienne prit naissance.

Le Platonisme aida beaucoup à l'intelligence de ses dogmes. Le *Logos*, qui, chez Platon, signifiait la sagesse, la raison de l'Etre suprême, devint chez nous le Verbe, & une seconde Personne de Dieu. Une métaphysique profonde, & au-dessus de l'intelligence humaine, fut un sanctuaire inaccessible, dans lequel la Religion fut enveloppée.

On ne répétera point ici comment Marie fut déclarée dans la suite Mère de Dieu, comment on établit la consubstantialité du Père & du Verbe, & la Procession du *Pneuma*, organe divin du divin *Logos*, deux natures & deux volontés résultantes de l'hypostase; & enfin la manducation supérieure, l'âme nourrie, ainsi que le corps, des membres & du sang de l'Homme-Dieu, adoré & mangé sous la forme du pain, présent aux yeux, sensible au goût, & cependant anéanti. Tous les mystères ont été sublimes.

On commença dès le second siècle par chasser les démons au nom de Jésus; auparavant on les chassait au nom de Jehovah, ou Yhaho : car St. Matthieu rapporte que les ennemis de Jésus ayant dit qu'il chassait les démons au nom du Prince des démons, il leur répondit : *Si c'est par Belzébuth que je chasse les démons, par qui vos enfants les chassent-ils?*

On ne fait point en quel temps les Juifs reconnurent pour Prince des Démons Belzébuth, qui était un Dieu étranger; mais on fait, (& c'est Joseph qui nous l'apprend) qu'il y avait à Jérusalem des Exorcistes préposés pour chasser les Démons des corps des possédés, c'est-à-dire, des hommes attaqués de maladies singulières, qu'on attribuait alors dans une grande partie de la terre à des Génies malfaisants.

On chassait donc ces Démons avec la véritable prononciation

ciation de Jehovah aujourd'hui perdue, & avec d'autres cérémonies aujourd'hui oubliées.

Cet exorcisme par Jehovah ou par les autres noms de Dieu, était encore en usage dans les premiers siecles de l'Eglise. Origene en disputant contre Celse , lui dit , N°. 262 : " Si en invoquant Dieu, ou en jurant par lui, on „ le nomme le Dieu d'Abraham, d'Isaac & de Jacob, „ on fera certaines choses par ces noms , dont la nature „ & la force sont telles , que les démons se soumettent „ à ceux qui les prononcent ; mais si on le nomme d'un „ autre nom , comme Dieu de la mer bruyante, sup- „ plantateur, ces noms feront sans vertu. Le nom d'Is- „ raël traduit en Grec ne pourra rien opérer ; mais pro- „ noncez-le en Hébreu, avec les autres mots requis , vous „ opérerez la conjuration .

Le même Origene , au Nombre 19 , dit ces paroles remarquables : " Il y a des noms qui ont naturellement de „ la vertu , tels que sont ceux dont se servent les Sages „ parmi les Egyptiens , les Mages en Perse , les Brachina- „ nes dans l'Inde. Ce qu'on nomme magie n'est pas un „ art vain & chimérique , ainsi que le prétendent les Stoï- „ ciens & les Epicuriens : ni le nom de Sabaoth , ni ce- „ lui d'Adonaï , n'ont pas été faits pour des êtres créés ; „ mais ils appartiennent à une Théologie mystérieuse „ qui se rapporte au Créateur ; delà vient la vertu de ces „ noms quand on les arrange & qu'on les prononce se- „ lon les règles , &c.

Origene , en parlant ainsi , ne donne point son sentiment particulier , il ne fait que rapporter l'opinion universelle. Toutes les Religions alors connues admettaient une espece de magie , & on distinguait la magie céleste & la magie infernale , la nécromancie & la théurgie ; tout était prodige , divination , oracle. Les Perses ne niaient

point les miracles des Egyptiens, ni les Egyptiens ceux des Perses. Dieu permettait que les premiers Chrétiens fussent persuadés des oracles attribués aux Sybillés, & leur laissait encore quelques erreurs peu importantes, qui ne corrompaient point le fonds de la Religion.

Une chose encore fort remarquable, c'est que les Chrétiens des deux premiers siecles avaient de l'horreur pour les Temples, les Autels & les simulacres. C'est ce qu'Origene avoue, N°. 347. Tout changea depuis avec la discipline, quand l'Eglise reçut une forme constante.

#### *Quatrième Question.*

Lorsqu'une fois une Religion est établie légalement dans un Etat, les Tribunaux sont tous occupés à empêcher qu'on ne renouvelle la plupart des choses qu'on faisait dans cette Religion avant qu'elle fût publiquement reçue. Les Fondateurs s'assemblaient en secret malgré les Magistrats; on ne permet que les Assemblées publiques sous les yeux de la Loi, & toutes associations qui se dérobent à la Loi sont défendues. L'ancienne maxime était qu'il vaut mieux obéir à Dieu qu'aux hommes; la maxime opposée est reçue, que c'est obéir à Dieu que de suivre les Loix de l'Etat. On n'entendait parler que d'obsessions & de possessions; le diable était alors déchaîné sur la terre; le diable ne sort plus aujourd'hui de sa demeure: les prodiges, les prédicitions étaient alors nécessaires; on ne les admet plus. Un homme qui prédirait des calamités dans les Places publiques, serait mis aux petites maisons. Les Fondateurs recevaient secrètement l'argent des Fideles; un homme qui recueillerait de l'argent pour en disposer sans y être autorisé par la Loi, serait repris de justice. Ainsi, on ne se fera plus daucun des échafauds qui ont servi à bâtir l'édifice.

*Cinquieme Question.*

Après notre sainte Religion, qui sans doute est la seule bonne, quelle serait la moins mauvaise?

Ne serait-ce pas la plus simple? Ne serait-ce pas celle qui enseignerait beaucoup de morale & très-peu de dogmes? celle qui tendrait à rendre les hommes justes sans les rendre absurdes? celle qui n'ordonnerait point de croire des choses impossibles, contradictoires, injurieuses à la Divinité, & pernicieuses au Genre-humain, & qui n'oserait point menacer des peines éternelles quiconque aurait le sens commun? Ne serait-ce point celle qui ne soutiendrait pas sa créance par des bourreaux, & qui n'inonderait pas la terre de sang pour des sophismes inintelligibles? celle dans laquelle une équivoque, un jeu de mots & deux ou trois chartes supposées, ne feraient pas un Souverain & un Dieu, d'un Prêtre souvent incestueux, homicide & empoisonneur? celle qui ne soumettrait pas les Rois à ce Prêtre? celle qui n'enseignerait que l'adoration d'un Dieu, la justice, la tolérance & l'humanité?

*Sixieme Question.*

On a dit que la Religion des Gentils était absurde en plusieurs points, contradictoire, pernicieuse; mais ne lui a-t-on pas imputé plus de mal qu'elle n'en a fait, & plus de sottises qu'elle n'en a prêchées?

Car de voir Jupiter taureau,  
Serpent, cygne, ou quelqu'autre chose;  
Je ne trouve point cela beau,  
Et ne m'étonne pas, si par fois on en cause.

*Prologue d'Amphitron.*

Sans doute cela est fort impertinent; mais qu'on me montre dans toute l'Antiquité un Temple dédié à Léda,

couchant avec un cygne ou avec un taureau ? Y a-t-il eu un sermon prêché dans Athenes ou dans Rome pour encourager les filles à faire des enfants avec les cygnes de leur basse-cour ? Les fables recueillies & ornées par Ovide sont-elles la Religion ? ne ressemblent-elles pas à notre Légende dorée, à notre Fleur des Saints ? Si quelque Brame ou quelque Derviche venait nous objecter l'Histoire de sainte Marie Egyptienne, laquelle n'ayant pas de quoi payer les Matelots qui l'avaient conduite en Egypte, donna à chacun d'eux ce que l'on appelle des faveurs, en guise de monnoie, nous dirions au Brame : Mon Révérend Pere, vous vous trompez, notre Religion n'est pas la Légende dorée.

Nous reprochons aux Anciens leurs Oracles, leurs prodiges : s'ils revenaient au monde, & qu'on pût compter les miracles de Notre-Dame de Lorette, & ceux de Notre-Dame d'Ephese, en faveur de qui des deux serait la balance du compte ?

Les Sacrifices humains ont été établis chez presque tous les Peuples, mais très-rarement mis en usage. Nous n'avons que la fille de Jephthé & le Roi Agag d'immolés chez les Juifs ; car Isaac & Jonathas ne le furent pas. L'Histoire d'Iphigénie n'est pas bien avérée chez les Grecs. Les sacrifices humains sont très-rares chez les anciens Romains ; en un mot, la Religion Païenne a fait répandre très-peu de sang, & la nôtre en a couvert la terre. La nôtre est sans doute la seule bonne, la seule vraie ; mais nous avons fait tant de mal par son moyen, que quand nous parlons des autres, nous devons être modestes.

### *Septième Question.*

Si un homme veut persuader sa Religion à des Etrangers, ou à ses Compatriotes, ne doit-il pas s'y prendre

avec la plus insinuante douceur, & la modération la plus engageante? S'il commence par dire que ce qu'il annonce est démontré, il trouvera une foule d'incrédules; s'il ose leur dire, qu'ils ne rejettent sa Doctrine qu'autant qu'elle condamne leurs passions, que leur cœur a corrompu leur esprit, qu'ils n'ont qu'une raison fausse & orgueilleuse, il les révolte, il les anime contre lui, il ruine lui-même ce qu'il veut établir.

Si la Religion qu'il annonce est vraie, l'emportement & l'insolence la rendront-ils plus vraie? Vous mettez-vous en colere, quand vous dites qu'il faut être doux, patient, bienfaisant, juste, remplir tous les devoirs de la Société? Non, car tout le monde est de votre avis; pourquoi donc dites-vous des injures à votre frere, quand vous lui prêchez une métaphysique mystérieuse? C'est que son sens irrite votre amour-propre. Vous avez l'orgueil d'exiger que votre frere soumette son intelligence à la vôtre: l'orgueil humilié produit la colere; elle n'a point d'autre source. Un homme blessé de vingt coups de fusil dans une bataille, ne se met point en colere; mais un Docteur blessé du refus d'un suffrage, devient furieux & implacable.

---

## RÉSURRECTION.

ON conte que les Egyptiens n'avaient bâti leurs pyramides que pour en faire des tombeaux, & que leurs corps embaumés, par-dedans & par-dehors, attendaient que leurs ames vinssent les ranimer au bout de mille ans. Mais si leurs corps devaient ressusciter, pourquoi la premiere opération des Parfumeurs était-elle de leur percer le crâne avec un crochet, & d'en tirer la cervelle? L'idée de ressusciter sans cervelle, fait soupçonner

(si on peut user de ce mot) que les Egyptiens n'en avaient guères de leur vivant ; mais il faut considérer que la plupart des Anciens croyaient que l'ame est dans la poitrine. Et pourquoi l'ame est-elle dans la poitrine plutôt qu'ailleurs ? C'est qu'en effet dans tous nos sentiments un peu violents, on éprouve, vers la région du cœur, une dilatation ou un resserrement, qui a fait penser que c'était là le logement de l'ame. Cette ame était quelque chose d'aérien, c'était une figure légère qui se promenait où elle pouvait, jusqu'à ce qu'elle eût retrouvé son corps.

La croyance de la résurrection est beaucoup plus ancienne que les temps historiques. Athalide, fils de Mercure, pouvait mourir & ressusciter à son gré ; Esculape rendit la vie à Hyppolite ; Hercule à Alceste ; Pélops ayant été haché en morceaux par son Pere, fut ressuscité par les Dieux. Platon raconte qu'Hérès ressuscita pour quinze jours seulement.

Les Pharisiens, chez les Juifs, n'adopterent le dogme de la résurrection que très-long-temps après Platon.

Il y a dans les Actes des Apôtres un fait bien singulier & bien digne d'attention. St. Jacques & plusieurs de ses Compagnons conseillent à St. Paul d'aller dans le Temple de Jérusalem, observer toutes les cérémonies de l'ancienne Loi, tout Chrétien qu'il était, *afin que tous sachent, disent-ils, que tout ce qu'on dit de vous est faux, & que vous continuez de garder la Loi de Moïse.*

St. Paul alla donc pendant sept jours dans le Temple, mais le septième il fut reconnu. On l'accusa d'y être venu avec des Etrangers, & de l'avoir profané. Voici comment il se tira d'affaire :

*Or Paul sachant qu'une partie de ceux qui étaient là étaient Saducéens, & l'autre Pharisiens, il s'écria dans l'Assemblée : Mes Frères, je suis Pharisiens & fils de Pharisiens ; c'est à cause*

de l'espérance d'une autre vie & de la résurrection des morts que l'on veut me condamner. (\*) Il n'avait point du tout été question de la résurrection des morts dans toute cette affaire ; Paul ne le disait que pour animer les Pharisiens & les Saducéens les uns contre les autres.

V. 7. Paul ayant parlé de la sorte, il s'émut une dissension entre les Pharisiens & les Saducéens, & l'Assemblée fut divisée.

V. 8. Car les Saducéens disent qu'il n'y a ni Résurrection, ni Ange, ni Esprit ; au-lieu que les Pharisiens reconnaissent & l'un & l'autre, &c.

On a prétendu que Job, qui est très-ancien, connaissait le dogme de la résurrection. On cite ces paroles : *Je sais que mon Rédempteur est vivant, & qu'un jour sa rédemption s'élévera sur moi, ou que je me releverai de la poussière, que ma peau reviendra, & que je verrai encore Dieu dans ma chair.*

Mais plusieurs Commentateurs entendent par ces paroles, que Job espère qu'il releva bientôt de maladie, & qu'il ne demeurera pas toujours couché sur la terre, comme il l'était. La suite prouve assez que cette explication est la véritable ; car il s'écrie le moment d'après à ses faux & durs Amis : *Pourquoi donc dites-vous, persécutons-le, ou bien, parce que vous direz, parce que nous l'avons persécuté.* Cela ne veut-il pas dire évidemment : *vous vous repentirez de m'avoir offensé, quand vous me reverrez dans mon premier état de santé & d'opulence.* Un malade qui dit : Je me leverai, ne dit pas : Je ressusciterai. Donner des sens forcés à des passages clairs, c'est le sûr moyen de ne jamais s'entendre.

St. Jérôme ne place la naissance de la Secte des Phari-

(\*) Actes des Apôtres, chap. 23, v. 6, 7, 8.

siens que très-peu de temps ayant Jesus-Christ. Le Rabin Hillel passe pour le Fondateur de la Seûte Pharisiennne; & cet Hillel était Contemporain de Gamaliel, le Maître de St. Paul.

Plusieurs de ces Pharisiens croyaient que les Juifs seuls ressusciteraient, & que le reste des hommes n'en valait pas la peine. D'autres ont soutenu qu'on ne ressusciterait que dans la Palestine, & que les corps de ceux qui auront été enterrés ailleurs, seront secrètement transportés auprès de Jérusalem pour s'y rejoindre à leur ame. Mais St. Paul écrivant aux Habitants de Tessalonique, leur dit, que le *second avénement de Jesus-Christ est pour eux & pour lui, qu'ils en seront témoins.*

*V. 16. Car aussi-tôt que le signal aura été donné par l'Archange, & par le son de la trompette de Dieu, le Seigneur lui-même descendra du Ciel, & ceux qui seront morts en Jesus-Christ ressusciteront les premiers.*

*V. 17. Puis nous autres qui sommes vivants, & qui serons demeurés jusqu'alors, nous serons emportés avec eux dans les nuées pour aller au-devant du Seigneur au milieu de l'air, & ainsi nous vivrons pour jamais avec le Seigneur. (\*)*

Ce passage important ne prouve-t-il pas évidemment que les premiers Chrétiens comptaient voir la fin du monde, comme en effet elle est prédite dans St. Luc, pour le temps même que St. Luc vivait?

St. Augustin croit que les enfants, & même les enfants morts nés, ressusciteront dans l'âge de la maturité. Les Origenes, les Jérômes, les Athanases, les Basiles, n'ont pas cru que les femmes dussent ressusciter avec leur sexe.

Enfin, on a toujours disputé sur ce que nous avons été, sur ce que nous sommes, & sur ce que nous serons.

(\*) 1. Epist. aux Thess. ch. 4.

---

## S A L O M O N .

**S**Alomon pouvait-il être aussi riche qu'on le dit?

Les Paralipomenes assurent que le Melk David , son Pere , lui laissa environ vingt milliards de notre monnoie au cours de ce jour , selon la supputation la plus modeste. Il n'y a pas tant d'argent comptant dans toute la terre , & il est assez difficile que David ait pu amasser ce trésor dans le petit Pays de la Palestine.

Salomon , selon le troisième Livre des Rois , avait quarante mille écuries pour les chevaux de ses chariots. Quand chaque écurie n'aurait contenu que dix chevaux , cela n'aurait composé que le nombre de quatre cents mille , qui , joints à ses douze mille chevaux de selle , eût fait quatre cents douze mille chevaux de bataille. C'est beaucoup pour un Melk Juif , qui ne fit jamais la guerre. Cette magnificence n'a guères d'exemple dans un Pays qui ne nourrit que des ânes , & où il n'y a pas aujourd'hui d'autre monture : mais apparemment que les temps sont changés. Il est vrai qu'un Prince si sage , qui avait mille femmes , pouvait bien avoir aussi quatre cents douze mille chevaux , ne fût-ce que pour aller se promener avec elles , ou le long du Lac de Génézareth , ou vers celui de Sodôme , ou vers le Torrent de Cédron , qui est un des endroits des plus délicieux de la terre , quoiqu'à la vérité ce torrent soit à sec neuf mois de l'année , & que le terrain soit un peu pierreux.

Mais ce sage Salomon a-t-il fait les Ouvrages qu'on lui attribue? Est-il vraisemblable , par exemple , qu'il soit l'Auteur de l'Eglogue Juive , intitulée le Cantique des Cantiques ?

Il se peut qu'un Monarque , qui avait mille femmes ,

ait dit à l'une d'elles , qu'elle me baise d'un baiser de sa bouche , car vos tettons sont meilleurs que le vin ; un Roi & un Berger , quand il s'agit de baisser sur la bouche , peuvent s'exprimer de la même maniere ; il est vrai qu'il est assez étrange qu'on ait prétendu que c'était la fille qui parlait en cet endroit , & qui faisait l'éloge des tettons de son Amant.

Je ne nierai pas encore qu'un Roi galant ait fait dire à sa Maîtresse : *Mon bien-Aimé est comme un bouquet de myrrhe , il demeurera entre mes tettons.* Je n'entends pas trop ce que c'est qu'un bouquet de myrrhe ; mais enfin , quand la bien-Aimée avise son bien-Ainé de lui passer la main gauche sur le cou , & de l'embrasser de la main droite , je l'entends fort bien.

On pourrait demander quelques explications à l'Auteur du Cantique , quand il dit : Votre nombril est comme une coupe dans laquelle il y a toujours quelque chose à boire , votre ventre est comme un bateau de froument , vos tettons sont comme deux faons de chevreuil , & votre nez est comme la tour du Mont Liban .

J'avoue que les Eglogues de Virgile sont d'un autre style , mais chacun a le sien ; & un Juif n'est pas obligé d'écrire comme Virgile .

C'est apparemment encore un beau tour d'éloquence orientale , que de dire : *Notre Sœur est encore petite , elle n'a point de tettons ; que ferons-nous de notre Sœur ? Si c'est un mur , bâtissons dessus ; si c'est une porte , fermons-la .*

A la bonne heure que Salomon , le plus sage des hommes , ait parlé ainsi dans ses goguettes ; c'était , dit-on , son épithalame pour son mariage avec la fille de Pharaon : mais est-il naturel que le gendre de Pharaon quitte sa bien-Aimée pendant la nuit , pour aller dans son jardin des noyers , que la Reine courre toute seule après lui nuds

pieds, qu'elle soit battue par les Gardes de la Ville, & qu'ils lui prennent sa robe !

La fille d'un Roi aurait-elle pu dire : *Je suis brune, mais je suis belle comme les fourrures de Salomon?* On passerait de telles expressions à un Berger, quoiqu'après tout il n'y ait pas grand rapport entre la beauté d'une fille & des fourrures. Mais enfin, les pelisses de Salomon pouvaient avoir été admirées de leur temps; & un Juif de la lie du Peuple, qui faisait des vers pour sa Maîtresse, pouvait fort bien lui dire dans son langage Juif, que jamais aucun Roi Juif n'avait eu des robes fourrées aussi belles qu'elle : mais il eût fallu que le Roi Salomon eût été bien enthousiasmé de ses fourrures pour les comparer à sa Maîtresse; un Roi de nos jours qui composerait une pareille épithalame pour son mariage avec la fille d'un Roi son voisin, ne passerait pas, à coup sûr, pour le meilleur Poète de son Royaume.

Plusieurs Rabins ont soutenu que non-seulement cette petite Eglogue voluptueuse n'était pas du Roi Salomon, mais qu'elle n'était pas authentique. Théodore de Mop-sueste était de ce sentiment, & le célèbre Grotius appelle le Cantique des Cantiques *un Ouvrage libertin; flagitosus:* cependant il est consacré, & on le regarde comme une allégorie perpétuelle du mariage de Jesus-Christ avec son Eglise. Il faut avouer que l'allégorie est un peu forte, & qu'on ne voit pas ce que l'Eglise pourrait entendre quand l'Auteur dit que sa petite Sœur n'a point de téttons, & que si c'est un mur, il faut bâtir dessus.

Le Livre de la Sageſſe est dans un goût plus sérieux; mais il n'est pas plus de Salomon que le Cantique des Cantiques. On l'attribue communément à Jesus, fils de Sirac; d'autres à Philon de Biblos : mais quel que soit l'Auteur, il paraît que de son temps on n'avait point en-

core le Pentateuque; car il dit, au chap. 10, qu'Abraham voulut immoler Isaac du temps du Déluge; & dans un autre endroit, il parle du Patriarche Joseph comme d'un Roi d'Egypte.

Les Proverbes ont été attribués à Isaïe, à Elzia, à Sobna, à Eliacin, à Joaké, & à plusieurs autres. Mais qui que ce soit qui ait compilé ce Recueil de Sentences Orientales, il n'y a pas d'apparence que ce soit un Roi qui s'en soit donné la peine. Aurait-il dit, que *la terreur du Roi est comme le rugissement du lion?* C'est ainsi que parle un Subject ou un Esclave, que la colere de son Maître fait trembler. Salomon aurait-il tant parlé de la femme impudique? Aurait-il dit : *Ne regardez point le vin quand il paraît clair, & que sa couleur brille dans le verre?*

Je doute fort qu'on ait eu des verres à boire du temps de Salomon; c'est une invention fort récente: toute l'Antiquité buvait dans des tasses de bois ou de métal; & ce seul passage indique que cet Ouvrage fut fait par un Juif d'Alexandrie, long-temps après Alexandre.

Reste l'Ecclésiaste, que Grotius prétend avoir été écrit sous Zorobabel. On fait assez avec quelle liberté l'Auteur de l'Ecclésiaste s'exprime; on fait qu'il dit que *les hommes n'ont rien de plus que les bêtes; qu'il vaut mieux n'être pas né que d'exister; qu'il n'y a point d'autre vie, qu'il n'y a rien de bon que de se réjouir dans ses œuvres avec celle qu'on aime.*

Il se pourrait faire que Salomon eût tenu de tels discours à quelquesunes de ses femmes; on prétend que ce sont des objections qu'il se fait: mais ces maximes, qui ont l'air un peu libertin, ne ressemblent point du tout à des objections; & c'est se moquer du monde, d'entendre dans un Auteur le contraire de ce qu'il dit.

Au reste, plusieurs Peres ont prétendu que Salomon avait fait pénitence; ainsi on peut lui pardonner.

Mais que ces Livres aient été écrits par un Juif, que nous importe? Notre Religion Chrétienne est fondée sur la Juive, mais non pas sur tous les Livres que les Juifs ont faits. Pourquoi le Cantique des Cantiques sera-t-il plus sacré pour nous que les Fables du Talmud? C'est, dit-on, que nous l'avons compris dans le Canon des Hébreux : & qu'est-ce que ce Canon? C'est un Recueil d'Ouvrages authentiques! Eh bien, un Ouvrage, pour être authentique, est-il divin? Une Histoire des Rois de Juda & de Sichem, par exemple, est-elle autre chose qu'une Histoire? Voilà un étrange préjugé. Nous avons les Juifs en horreur, & nous voulons que tout ce qui a été écrit par eux, & recueilli par nous, porte l'empreinte de la Divinité. Il n'y a jamais eu de contradiction si palpable.

---

## S E N S   C O M M U N.

Il y a quelquefois dans les expressions vulgaires une image de ce qui se passe au fond du cœur de tous les hommes. *Sensus Communis* signifiait chez les Romains non-seulement sens commun, mais humanité, sensibilité. Comme nous ne valons pas les Romains, ce mot ne dit chez nous que la moitié de ce qu'il disait chez eux. Il ne signifie que le bon sens, raison grossière, raison commençée, première notion des choses ordinaires, état mitoyen entre la stupidité & l'esprit. *Cet homme n'a pas le sens commun*, est une grosse injure. *Cet homme a le sens commun*, c'est une injure aussi; cela veut dire qu'il n'est pas tout-à-fait stupide, & qu'il manque de ce qu'on appelle esprit. Mais d'où vient cette expression, sens commun, si ce n'est des fêns? Les hommes, quand ils inventerent ce mot, faisaient l'aveu que rien n'entrait dans l'âme que par les sens;

autrement, auraient ils employé le mot de sens pour signifier le raisonnement commun?

On dit quelquefois, le sens commun est fort rare; que signifie cette phrase? Que dans plusieurs hommes raison commencée est arrêtée dans ses progrès par quelques préjugés, que tel homme qui juge très-sainement dans une affaire se trompera toujours grossièrement dans une autre. Cet Arabe qui sera d'ailleurs un bon Calculateur, un savant Chymiste, un Astronome exact, croira cependant que Mahomet a mis la moitié de la Lune dans sa manche.

Pourquoi ira-t-il au-delà du sens commun dans les trois Sciences dont je parle, & sera-t-il au-dessous du sens commun quand il s'agira de cette moitié de Lune? C'est que dans les premiers cas il a vu avec ses yeux, il a perfectionné son intelligence; & dans le second il a vu par les yeux d'autrui, il a fermé les siens, il a perverti le sens commun qui est en lui.

Comment cet étrange renversement d'esprit peut-il s'opérer? Comment les idées qui marchent d'un pas si régulier & si ferme dans la cervelle sur un grand nombre d'objets, peuvent-elles clocher si misérablement sur un autre mille fois plus palpable & plus aisé à comprendre? Cet homme a toujours en lui les mêmes principes d'intelligence; il faut donc qu'il ait un organe vicié, comme il arrive quelquefois que le gourmet le plus fin peut avoir le goût dépravé sur une espece particulière de nourriture.

Comment l'organe de cet Arabe, qui voit la moitié de la Lune dans la manche de Mahomet, est-il vicié? C'est par la peur. On lui a dit que s'il ne croyait pas à cette manche, son ame, immédiatement après sa mort, en passant sur le pont aigu, tomberait pour jamais dans l'abyme. On lui a dit bien pis: si jamais vous doutez de cette manche, un Derviche vous traitera d'impie; un autre vous

prouvera que vous êtes un insensé , qui , ayant tous les motifs possibles de crédibilité , n'avez pas voulu soumettre votre raison superbe à l'évidence ; un troisième vous défera au petit Divan d'une petite Province , & vous ferez également empalé .

Tout cela donne une terreur panique au bon Arabe , à sa femme , à sa sœur , à toute la petite famille . Ils ont du bon sens sur tout le reste ; mais sur cet article , leur imagination est blessée , comme celle de Pascal , qui voyait continuellement un précipice auprès de son fauteuil . Mais notre Arabe croit-il en effet à la manche de Mahomet ? Non ; il fait des efforts pour croire : il dit , cela est impossible , mais cela est vrai ; je crois ce que je ne crois pas . Il se forme dans sa tête sur cette manche , un cahos d'idées qu'il craint de débrouiller ; & c'est véritablement n'avoir pas le sens commun .

---

## S E N S A T I O N .

**L**es huîtres ont , dit-on , deux sens , les taupes quatre , les autres animaux comme les hommes cinq : quelques personnes en admettent un sixième ; mais il est évident que la sensation voluptueuse , dont ils veulent parler , se réduit au sentiment du tact , & que cinq sens sont notre partage . Il nous est impossible d'en imaginer par de-là , & d'en désirer .

Il se peut que dans d'autres globes on ait des sens dont nous n'avons pas d'idée : il se peut que le nombre des sens augmente de globe en globe , & que l'être qui a des sens innombrables & parfaits soit le terme de tous les êtres .

Mais nous autres avec nos cinq organes , quel est notre pouvoir ? Nous sentons toujours malgré nous , & jamais

parce que nous le voulons ; il nous est impossible de ne pas avoir la sensation que notre nature nous destine, quand l'objet nous frappe. Le sentiment est dans nous, mais il ne peut en dépendre. Nous le recevons, & comment le recevons-nous ? On fait assez qu'il n'y a aucun rapport entre l'air battu, & des paroles qu'on me chante, & l'impression que ces paroles font dans mon cerveau.

Nous sommes étonnés de la pensée ; mais le sentiment est tout aussi merveilleux. Un pouvoir divin éclate dans la sensation du dernier des insectes comme dans le cerveau de Newton. Cependant, que mille animaux meurent sous vos yeux, vous n'êtes point inquiets de ce que deviendra leur faculté de sentir, quoique cette faculté soit l'ouvrage de l'Être des êtres ; vous les regardez comme des machines de la nature, nées pour périr & pour faire place à d'autres.

Pourquoi & comment leur sensation subsisterait-elle, quand ils n'existent plus ? Quel besoin l'Auteur de tout ce qui est, aurait-il de conserver des propriétés dont le sujet est détruit ? Il vaudrait autant dire que le pouvoir de la plante nommée sensitive, de retirer ses feuilles vers ses branches, subsiste encore quand la plante n'est plus. Vous allez sans doute demander, comment la sensation des animaux périssant avec eux, la pensée de l'homme ne périra pas ? Je ne peux répondre à cette question, je n'en sais pas assez pour la résoudre. L'Auteur éternel de la sensation & de la pensée fait seul comment il la donne, & comment il la conserve.

Toute l'Antiquité a maintenu que rien n'est dans notre entendement qui n'ait été dans nos sens. Descartes, dans ses Romans, prétendit que nous avions des idées métaphysiques avant de connaître les tétons de notre nourrice ; une Faculté de Théologie proscrivit ce dogme, non parce

que

que c'était une erreur, mais parce que c'était une nouveauté : ensuite elle adopta cette erreur, parce qu'elle était détruite par Loke, Philosophe Anglais, & qu'il fallait bien qu'un Anglais eût tort. Enfin, après avoir changé si souvent d'avis, elle est revenue à proscrire cette ancienne vérité, que les sens sont les portes de l'entendement ; elle a fait comme les Gouvernements obérés, qui tantôt donnent cours à certains billets, & tantôt les décrivent ; mais depuis long-temps personne ne veut des billets de cette Faculté.

Toutes les Facultés du monde n'empêcheront jamais les Philosophes de voir que nous commençons par sentir, & que notre mémoire n'est qu'une sensation continuée. Un homme qui naîtrait privé de ses cinq sens, serait privé de toute idée, s'il pouvait vivre. Les notions métaphysiques ne viennent que par les sens ; car comment mesurer un cercle ou un triangle, si on n'a pas vu ou touché un cercle & un triangle ? comment se faire une idée imparfaite de l'Infini, qu'en reculant des bornes ? & comment retrancher des bornes, sans en avoir vu ou senti ?

La sensation enveloppe toutes nos facultés, dit un grand Philosophe (page 128, Tome 2, Traité des Sensations.)

Que conclure de tout cela ? Vous qui lisez & qui pensez, concluez.

## S O N G E S .

*Somnia quæ ludunt animos volitantibus umbris,  
Non delubra Deum, nec ab aethere Numina mittunt,  
Sed sua quisque facit.*

Mais comment tous les sens étant morts dans le sommeil, y en a-t-il un interne qui est vivant ? comment vos yeux ne voyant plus, vos oreilles n'entendant

rien, voyez-vous cependant & entendez vous dans vos rêves ? Le chien est à la chasse en songe, il aboie, il suit sa proie, il est à la curée. Le Poète fait des vers en dormant ; le Mathématicien voit des figures ; le Métaphysicien rai-sonne bien ou mal : on en a des exemples frappants.

Sont-ce les seuls organes de la machine qui agissent ? est-ce l'ame pure, qui, soustraite à l'empire des sens, jouit de ses droits en liberté ?

Si les organes seuls produisent les rêves de la nuit, pourquoi ne produiront-ils pas seuls les idées du jour ? Si l'ame pure, tranquille dans le repos des sens, agissant par elle-même, est l'unique cause, le sujet unique de toutes les idées que vous avez en dormant, pourquoi toutes ces idées sont-elles presque toujours irrégulières, déraisonnables, incohérentes ? Quoi, c'est dans le temps où cette ame est le moins troublée, qu'il y a plus de trouble dans toutes ses imaginations ! elle est en liberté, & elle est folle ! Si elle était née avec des idées métaphysiques, comme l'ont dit tant d'Ecrivains qui rêvaient les yeux ouverts, ses idées pures & lumineuses de l'Etre, de l'Infini, de tous les premiers principes, devraient se réveiller en elle avec la plus grande énergie quand son corps est endormi : on ne ferait jamais bon Philosophe qu'en songe.

Quelque système que vous embrassiez, quelques vains efforts que vous fassiez pour vous prouver que la mémoire remue votre cerveau, & que votre cerveau remue votre ame, il faut que vous conveniez que toutes vos idées vous viennent dans le sommeil sans vous, & malgré vous : votre volonté n'y a aucune part. Il est donc certain que vous pouvez penser sept ou huit heures de suite, sans avoir la moindre envie de penser, & sans même être sûr que vous pensez. Pensez cela, & tâchez de deviner ce que c'est que le composé de l'animal.

Les songes ont toujours été un grand objet de superstition ; rien n'était plus naturel. Un homme vivement touché de la maladie de sa maîtresse, songe qu'il la voit mourante ; elle meurt le lendemain, donc les Dieux lui ont prédit sa mort.

Un Général d'Armée rêve qu'il gagne une Bataille, il la gagne en effet ; les Dieux l'ont averti qu'il serait vainqueur.

On ne tient compte que des rêves qui ont été accomplis, on oublie les autres. Les Songes font une grande partie de l'Histoire ancienne, aussi-bien que les Oracles.

La Vulgate traduit ainsi la fin du verset 26 du chap. 19 du Lévitique : *vous n'observerez point les songes.* Mais le mot *songe* n'est point dans l'Hébreu : & il serait assez étrange qu'on réprouvât l'observation des songes dans le même Livre, où il est dit que Joseph devint le bienfaiteur de l'Egypte & de sa famille, pour avoir expliqué trois songes.

L'explication des rêves était une chose si commune qu'on ne se bornait pas à cette intelligence ; il fallait encore deviner quelquefois ce qu'un autre homme avait rêvé. Nabucodonosor ayant oublié un songe qu'il avait fait, ordonna à ses Mages de le deviner, & les menaça de mort s'ils n'en venaient pas à bout ; mais le Juif Daniel, qui était de l'Ecole des Mages, leur sauva la vie en devinant quel était le songe du Roi, & en l'interprétant. Cette Histoire & beaucoup d'autres, pourraient servir à prouver que la Loi des Juifs ne défendait pas l'Onéirologie, c'est-à-dire, la science des songes.



---

## S U P E R S T I T I O N .

*Chapitre tiré de Cicéron, de Seneque & de Plutarque.*

**P**Resque tout ce qui va au-delà de l'adoration d'un Ètre suprême, & de la soumission du cœur à ses ordres éternels, est superstition. C'en est une très-dangereuse que le pardon des crimes attachés à certaines cérémonies.

*Et nigras maculant pecudes, & manibu' divis,  
In ferias mittunt....*

*O faciles nimium, qui triflia crimina cædis  
Flumineâ tolli posse putatis aquâ !*

Vous pensez que Dieu oubliera votre homicide, si vous vous baignez dans un fleuve, si vous immolez une brebis noire, & si on prononce sur vous des paroles. Un second homicide vous sera donc pardonné au même prix, & ainsi un troisième, & cent meurtres ne vous coûteront que cent brebis noires & cent ablutions! Faites mieux, misérables humains, point de meurtre & point de brebis noires.

Quelle infame idée d'imaginer qu'un Prêtre d'Isis & de Cibele, en jouant des cymbales & des castagnettes, vous reconciliera avec la Divinité! Et qu'est-il donc ce Prêtre de Cibele, cet Eunuque errant, qui vit de vos fai-blesses, pour s'établir médiateur entre le Ciel & vous? Quelles patent es a-t-il reçues de Dieu? Il reçoit de l'ar-gent de vous pour marmotter des paroles, & vous pen-sez que l'Ètre des êtres ratifie les paroles de ce Char-jatan?

Il y a des superstitions innocentes : vous dansez les jours de Fêtes en l'honneur de Diane ou de Pomone, ou de quelqu'un de ces Dieux secondaires dont votre Calendrier est rempli ; à la bonne heure. La danse est très-agréable, elle est utile au corps, elle réjouit l'âme, elle ne fait de mal à personne ; mais n'allez pas croire que Pomone & Vertumne vous sachent beaucoup de gré d'avoir sauté en leur honneur, & qu'ils vous punissent d'y avoir manqué. Il n'y a d'autre Pomone ni d'autre Vertumne, que la bêche & le hoyau du Jardinier. Ne soyez pas assez imbécilles pour croire que votre jardin fera grêlé si vous avez manqué de danser la Pyrrhique ou la Cordace.

Il y a peut-être une superstition pardonnable & même encourageante à la vertu ; c'est celle de placer parmi les Dieux les grands hommes qui ont été les bienfaiteurs du Genre-humain. Il ferait mieux sans doute de s'en tenir à les regarder simplement comme des hommes vénérables, & sur-tout de tâcher de les imiter. Vénérez sans culte un Solon, un Thalès, un Pythagore ; mais n'adorez pas un Hercule pour avoir nettoyé les écuries d'Augias, & pour avoir couché avec cinquante filles dans une nuit.

Gardez-vous sur-tout d'établir un culte pour des gredins qui n'ont eu d'autre mérite que l'ignorance, l'enthousiasme & la crasse, qui se font faire un devoir & une gloire de l'oisiveté & de la gueuserie ; ceux qui au moins ont été inutiles pendant leur vie, méritent-ils l'apothéose après leur mort ?

Remarquez que les temps les plus superstitieux ont toujours été ceux des plus horribles crimes.



## TOLÉRANCE.

**Q**U'est-ce que la Tolérance ? c'est l'appanage de l'humilité. Nous sommes tous pétris de faiblesse & d'erreurs ; pardonnons-nous réciproquement nos fottises, c'est la première Loi de la nature.

Qu'à la Bourse d'Amsterdam , de Londres , ou de Surate , ou de Bassora , le Guebre , le Banian , le Juif , le Mahométan , le Déicole Chinois , le Bramin , le Chrétien Grec , le Chrétien Romain , le Chrétien Protestant , le Chrétien Quakre , traîquent ensemble , ils ne leveront pas le poignard les uns sur les autres pour gagner des ames à leur Religion . Pourquoi donc nous sommes-nous égorgés presque sans interruption depuis le premier Concile de Nicée ?

Constantin commença par donner un Edit qui permettait toutes les Religions ; il finit par persécuter . Avant lui on ne s'éleva contre les Chrétiens que parce qu'ils commençaient à faire un parti dans l'Etat . Les Romains permettaient tous les cultes , jusqu'à celui des Juifs , jusqu'à celui des Egyptiens , pour lesquels ils avaient tant de mépris . Pourquoi Rome tolérait-elle ces cultes ? C'est que ni les Egyptiens , ni même les Juifs ne cherchaient à exterminer l'ancienne Religion de l'Empire , ne couraient point la terre & les mers pour faire des Prosélites ; ils ne songeaient qu'à gagner de l'argent : mais il est incontestable que les Chrétiens voulaient que leur Religion fût la dominante . Les Juifs ne voulaient pas que la statue de Jupiter fût à Jérusalem ; mais les Chrétiens ne voulaient pas qu'elle fût au Capitole . St. Thomas a la bonne foi d'avouer que si les Chrétiens ne détrônerent pas les

Empereurs, c'est qu'ils ne le pouvaient pas. Leur opinion était que toute la terre doit être chrétienne. Ils étaient donc nécessairement ennemis de toute la terre, jusqu'à ce qu'elle fût convertie.

Ils étaient entre eux ennemis les uns des autres sur tous les points de leur controverse. Faut-il d'abord regarder Jésus-Christ comme Dieu; ceux qui le nient sont anathématisés sous le nom d'Ebionites, qui anathématisent les Adorateurs de Jésus.

Quelques-uns d'entre eux veulent-ils que tous les biens soient communs, comme on prétend qu'ils l'étaient du temps des Apôtres; leurs adversaires les appellent Nicolaites, & les accusent des crimes les plus infames. D'autres prétendent-ils à une dévotion mystique; on les appelle Gnostiques; & on s'élève contre eux avec fureur. Marcion dispute-t-il sur la Trinité, on le traite d'Idolâtre.

Tertullien, Praxéas, Origène, Novat, Novatien, Sabellius, Donat, sont tous persécutés par leurs frères ayant Constantin; & à peine Constantin a-t-il fait régner la Religion Chrétienne, que les Athanasiens & les Eusébiens se déchirent; & depuis ce temps l'Eglise Chrétienne est inondée de sang jusqu'à nos jours.

Le Peuple Juif était, je l'avoue, un Peuple bien barbare. Il égorgait sans pitié tous les habitants d'un malheureux petit Pays, sur lequel il n'avait pas plus de droit qu'il n'en a sur Paris & sur Londres. Cependant quand Naaman est guéri de sa lepre pour s'être plongé sept fois dans le Jourdain; quand, pour témoigner sa gratitude à Elisée, qui lui a enseigné ce secret, il lui dit qu'il adorera le Dieu des Juifs par reconnaissance, il se réserve la liberté d'adorer aussi le Dieu de son Roi. Il en demande permission à Elisée, & le Prophète n'hésite pas à la lui donner. Les Juifs adoraient leur Dieu; mais ils n'étaient jamais

étonnés que chaque Peuple eût le sien. Ils trouvaient bon que Chamos eût donné un certain District aux Moabites, pourvu que leur Dieu leur en donnât aussi un. Jacob n'hésite pas à épouser les filles d'un Idolâtre. Laban avait son Dieu, comme Jacob avait le sien. Voilà des exemples de tolérance chez le Peuple le plus intolérant & le plus cruel de toute l'Antiquité; nous l'avons imité dans ses fureurs absurdes, & non dans son indulgence.

Il est clair que tout particulier qui persécute un homme, son frere, parce qu'il n'est pas de son opinion, est un monstre. Cela ne souffre pas de difficulté. Mais le Gouvernement ! mais les Magistrats ! mais les Princes ! comment en useront-ils envers ceux qui ont un autre culte que le leur ? Si ce sont des Etrangers puissants, il est certain qu'un Prince fera alliance avec eux. François I, très-Chrétien, s'unira avec les Musulmans contre Charlequin, très-Chrétien. François I donnera de l'argent aux Luthériens d'Allemagne, pour les soutenir dans leur révolte contre l'Empereur; mais il commencera, selon l'usage, par faire brûler les Luthériens chez lui. Il les paie en Saxe par politique; il les brûle par politique à Paris. Mais qu'arrivera-t-il ? Les persécutions font des Prosélites. Bientôt la France sera pleine de nouveaux Protestants. D'abord ils se laisseront pendre, & puis ils pendront à leur tour. Il y aura des guerres civiles. Puis viendra la St. Barthélémi, & ce coin du monde sera pire que tout ce que les anciens & les modernes ont jamais dit de l'enfer.

Insensés, qui n'avez jamais pu rendre un culte pur au Dieu qui vous a faits ! Malheureux, que l'exemple des Noachides, des Lettrés Chinois, des Parfis, & de tous les Sages, n'ont jamais pu conduire ! Monstres, qui avez besoin de superstitions, comme le gesier des corbeaux a besoin de charognes ! On vous l'a déjà dit, & on n'a autre chose à

vouz dire : si vous avez deux Religions chez vous , elles se couperont la gorge ; si vous en avez trente , elles vivront en paix . Voyez le Grand Turc ; il gouverne des Guebres , des Banians , des Chrétiens Grecs , des Nestoriens , des Romaines . Le premier qui veut exciter du tumulte est empalé , & tout le monde est tranquille .

---

## TOLÉRANCE.

### *Section Seconde.*

**D**E toutes les Religions , la Chrétienne est sans doute celle qui doit inspirer le plus de Tolérance , quoique jusqu'ici les Chrétiens aient été les plus intolérants de tous les hommes .

Jesús ayant daigné naître dans la pauvreté & dans la basse , ainsi que les Frères , ne daigna jamais pratiquer l'art d'écrire . Les Juifs avaient une Loi écrite avec le plus grand détail , & nous n'avons pas une seule ligne de la main de Jesus . Les Apôtres se divisèrent sur plusieurs points . St. Pierre & St. Barnabé mangeaient des viandes défendues avec les nouveaux Chrétiens étrangers , & s'en abstenaient avec les Chrétiens Juifs . St. Paul leur reprochait cette conduite ; & ce même St. Paul , Pharisién , Disciple du Pharisién Gamaliel , ce même St. Paul qui avait persécuté les Chrétiens avec fureur , & qui , ayant rompu avec Gamaliel , se fit Chrétien lui même , alla pourtant ensuite sacrifier dans le Temple de Jérusalem , dans le temps de son Apostolat . Il observa publiquement pendant huit jours toutes les cérémonies de la Loi Judaïque , à laquelle il avait renoncé ; il y ajouta même des dévotions , des purifications qui étaient de surabondance , il judaïsa entièrement . Le

plus grand Apôtre des Chrétiens fit pendant huit jours les mêmes choses pour lesquelles on condamne les hommes au bucher chez une grande partie des Peuples Chrétiens.

Theudas, Judas, s'étaient dit *Messies* avant Jesus. Dosithée, Simon, Ménandre, se dirent *Messies* après Jesus. Il y eut dès le premier siècle de l'Eglise, & avant même que le nom de Chrétien fût connu, une vingtaine de Sectes dans la Judée.

Les Gnostiques, contemplatifs, les Dosithéens, les Cézinthiens, existaient avant que les Disciples de Jesus eussent pris le nom de Chrétiens. Il y eut bientôt trente Evangiles, dont chacune appartenait à une Société différente ; & dès la fin du premier siècle on peut compter trente Sectes de Chrétiens dans l'Asie mineure, dans la Syrie, dans Alexandrie, & même dans Rome.

Toutes ces Sectes méprisées du Gouvernement Romain, & cachées dans leur obscurité, se persécutaient cependant les unes les autres dans les souterrains où elles rampaient ; c'est-à-dire, elles se disaient des injures. C'est tout ce qu'elles pouvaient faire dans leur abjection. Elles n'étaient presque toutes composées que de gens de la lie du Peuple.

Lorsqu'enfin quelques Chrétiens eurent embrassé les dogmes de Platon, & mêlé un peu de Philosophie à leur Religion, qu'ils séparèrent de la Juive, ils devinrent insensiblement plus considérables, mais toujours divisés en plusieurs Sectes, sans que jamais il y ait eu un seul temps où l'Eglise Chrétienne ait été réunie. Elle a pris sa naissance au milieu des divisions des Juifs, des Samaritains, des Pharisiens, des Saducéens, des Esséniens, des Juaidites, des Disciples de Jean, des Thérapeutes. Elle a été divisée dans son berceau, elle l'a été dans les persécutions mêmes qu'elle effuya quelquefois sous les premiers Empereurs. Souvent le martyre était regardé comme un

apostat par ses Frères; & le Chrétien Carpocratien expirait sous le glaive des bourreaux Roms, excommunié par le Chrétien Ebionite, lequel Ebionite était anathématisé par le Sabellier.

Cette horrible discorde, qui dure depuis tant de siècles, est une leçon bien frappante que nous devons mutuellement nous pardonner nos erreurs: la discorde est le grand mal du Genre-humain, & la Tolérance en est le seul remède.

Il n'y a personne qui ne convienne de cette vérité, soit qu'il médite de sang froid dans son cabinet, soit qu'il examine paisiblement la vérité avec ses amis. Pourquoi donc les mêmes hommes qui admettent en particulier l'indulgence, la bienfaisance, la justice, s'élèvent-ils en public avec tant de fureur contre ces vertus? Pourquoi? C'est que leur intérêt est leur Dieu; c'est qu'ils sacrifient tous à ce monstre qu'ils adorent.

Je possède une dignité & une puissance que l'ignorance & la crédulité ont fondée; je marche sur les têtes des hommes prosternés à mes pieds: s'ils se relevent & me regardent en face, je suis perdu; il faut donc les tenir attachés à la terre avec des chaînes de fer.

Ainsi ont raisonné des hommes que des siècles de fanatisme ont rendus puissants. Ils ont d'autres puissants sous eux, & ceux-ci en ont d'autres encore, qui tous s'enrichissent des dépouilles du pauvre, s'engraissent de son sang, & rient de son imbécillité. Ils détestent tous la Tolérance, comme des partisans enrichis aux dépens du Public craignent de rendre leurs comptes, & comme des Tyrans redoutent le mot de liberté. Pour comble enfin, ils soudoient des Fanatiques, qui crient à haute voix: Respectez les absurdités de mon Maître, tremblez, payez, & taisez-vous.

C'est ainsi qu'on en usa long-temps dans une grande partie de la terre; mais aujourd'hui, que tant de Sectes se ba-

Iancent par leur pouvoir, quel parti prendre avec elles ? Toute Secte, comme on fait, est un titre d'erreur ; il n'y a point de Sectes de Géometres, d'Algébristes, d'Arithméticiens, parce que toutes les propositions de Géométrie, d'Algèbre, d'Arithmétique sont vraies. Dans toutes les autres Sciences on peut se tromper. Quel Théologien, Thomiste ou Scotiste, oserait dire sérieusement qu'il est sûr de son fait ?

S'il est une Secte qui rappelle les temps des premiers Chrétiens, c'est sans contredit celle des Quakres. Rien ne ressemble plus aux Apôtres. Les Apôtres recevaient l'esprit, & les Quakres reçoivent l'esprit. Les Apôtres & les Disciples parlaient trois ou quatre à la fois dans l'assemblée au troisième étage, les Quakres en font autant au rez-de-chaussée. Il était permis, selon saint Paul, aux femmes de prêcher ; & selon le même saint Paul, il leur était défendu. Les Quakresses prêchent en vertu de la première permission.

Les Apôtres & les Disciples juraient par oui & par non, les Quakres ne jurent pas autrement.

Point de dignité, point de parure différente parmi les Disciples & les Apôtres. Les Quakres ont des manches sans boutons, & sont tous vêtus de la même manière.

Jesus-Christ ne baptisa aucun de ses Apôtres, les Quakres ne sont point baptisés.

Il ferait aisément de pousser plus loin le parallèle ; il ferait encore plus aisément de faire voir combien la Religion Chrétienne d'aujourd'hui diffère de la Religion que Jesus a pratiquée. Jesus était Juif, & nous ne sommes point Juifs. Jesus s'absténait de porc parce qu'il est immonde, & du lapin parce qu'il rumine & qu'il n'a point le pied fendu ; nous mangeons hardiment du porc parce qu'il n'est point pour nous immonde, & nous mangeons du lapin qui a le pied fendu, & qui ne rumine pas.

Jesús était circoncis , & nous gardons notre prépuce. Jesús mangeait l'agneau Pascal avec des laitues , il célébrait la fête des Tabernacles ; & nous n'en faisons rien. Il observait le Sabath , & nous l'avons changé ; il sacrifiait , & nous ne sacrifices point.

Jesús cacha toujours le mystère de son Incarnation & de sa Dignité , il ne dit point qu'il était égal à Dieu. St. Paul dit expressément , dans son Epitre aux Hébreux , que Dieu a créé Jesús inférieur aux Anges ; & malgré toutes les paroles de St. Paul , Jesús a été reconnu Dieu au Concile de Nicée .

Jesús n'a donné au Pape ni la Marche d'Ancone , ni le Duché de Spolète ; & cependant le Pape les possède de droit divin .

Jesús n'a point fait un Sacrement du Mariage ni du Diaconat ; & chez nous le Diaconat & le Mariage sont des Sacrements .

Si l'on veut bien y faire attention , la Religion Catholique Apostolique & Romaine est dans toutes ses cérémonies & dans tous ses dogmes l'opposé de la Religion de Jesús .

Mais quoi ! faudra-t-il que nous judaïfions tous , parce que Jesús a judaïfié toute sa vie ?

S'il était permis de raisonner conséquemment en fait de Religion , il est clair que nous devrions tous nous faire Juifs , puisque Jesús-Christ , notre Sauveur , est né Juif , a vécu Juif , est mort Juif , & qu'il a dit expressément qu'il accomplissait , qu'il remplissait la Religion Juive . Mais il est plus clair encore que nous devons nous tolérer mutuellement , parce que nous sommes tous faibles , inconséquents , sujets à la mutabilité , à l'erreur ; un roseau couché par le vent dans la fange , dira-t-il au roseau voisin , couché dans un sens contraire : *Rampe à ma façon , misérable , ou je présenterai requête pour qu'on t'arrache & qu'on te brûle ?*

## TYRANIE.

**O**N appelle Tyran, le Souverain qui ne connaît de Loix que son caprice, qui prend le bien de ses Sujets, & qui ensuite les enrôle pour aller prendre celui de ses voisins. Il n'y a point de ces Tyrans-là en Europe.

On distingue la Tyrannie d'un seul, & celle de plusieurs. Cette Tyrannie de plusieurs serait celle d'un Corps qui envahirait les droits des autres Corps, & qui exercerait le despotisme à la faveur des Loix corrompues par lui. Il n'y a pas non plus de cette espèce de Tyrans en Europe.

Sous quelle Tyrannie aimeriez-vous mieux vivre? Sous aucune; mais s'il fallait choisir, je détesterais moins la Tyrannie d'un seul que celle de plusieurs. Un Despote a toujours quelques bons moments; une assemblée de Despotes n'en a jamais. Si un Tyran me fait une injustice, je peux le désarmer par sa Maîtresse, par son Confesseur, ou par son Page; mais une compagnie de graves Tyrans est inaccessible à toutes les séductions. Quand elle n'est pas injuste, elle est au moins dure, & jamais elle ne répand de grâces.

Si je n'ai qu'un Despote, j'en suis quitte pour me ranger contre un mur lorsque je le vois passer, ou pour me prosterner, ou pour frapper la terre de mon front, selon la coutume du Pays; mais s'il y a une compagnie de cent Despotes, je suis exposé à répéter cette cérémonie cent fois par jour, ce qui est très-ennuyeux à la longue quand on n'a pas les jarrets souples. Si j'ai une Métairie dans le voisinage de l'un de nos Seigneurs, je suis écrasé; si je plaide contre un parent des parents d'un de nos Seigneurs, je suis ruiné. Comment faire? J'ai peur que dans ce monde on ne soit réduit à être enclume ou marteau; heureux qui échappe à cette alternative!

---

## V E R T U .

**Q**U'est-ce que vertu ? Bienfaisance envers le prochain. Puis-je appeler vertu autre chose que ce qui me fait du bien ? Je suis indigent, tu es libéral ; je suis en danger, tu me secoures ; on me trompe, tu me dis la vérité ; on me néglige, tu me consoles ; je suis ignorant, tu m'instruis : je t'appellerai sans difficulté vertueux. Mais que deviendront les Vertus cardinales & théologales ? Quelques-unes resteront dans les Ecoles.

Que m'importe que tu sois tempérant ? C'est un précepte de santé que tu observes ; tu t'en porteras mieux, & je t'en félicite. Tu as la Foi & l'Espérance, je t'en félicite encore davantage ; elles te procureront la vie éternelle. Tes vertus théologales sont des dons célestes ; tes cardinales sont d'excellentes qualités qui servent à te conduire : mais elles ne sont point vertu par rapport à ton prochain. Le prudent se fait du bien, le vertueux en fait aux hommes. St. Paul a eu raison de te dire que la Charité l'emporte sur la Foi, sur l'Espérance.

Mais quoi, n'admettra-t-on de vertus que celles qui sont utiles au prochain ! Eh comment puis-je en admettre ? Nous vivons en société ; il n'y a donc de véritablement bon pour nous que ce qui fait le bien de la Société. Un Solitaire sera sobre, pieux ; il sera revêtu d'un cilice : eh bien, il sera Saint ; mais je ne l'appellerai vertueux que quand il aura fait quelque acte de vertu dont les autres hommes auront profité. Tant qu'il est seul, il n'est ni bienfaisant ni malfaisant, il n'est rien pour nous. Si St. Bruno a mis la paix dans les familles, s'il a secouru l'indigence, il a été vertueux ; s'il a cûné, prié dans la solitude, il a été un Saint. La vertu en-

tre les hommes est un commerce de biensfaits; celui qui n'est nulle part à ce commerce, ne doit point être compté. Si ce Saint était dans le monde, il y ferait du bien sans doute; mais tant qu'il n'y sera pas, le monde aura raison de ne lui pas donner le nom de vertueux; il fera bon pour lui, & non pour nous.

Mais, me dites-vous, si un Solitaire est gourmand, ivrogne, livré à une débauche secrète avec lui-même, il est vicieux; il est donc vertueux s'il a les qualités contraires. C'est de quoi je ne peux convenir; c'est un très-vilain homme s'il a les défauts dont vous parlez: mais il n'est point vicieux, méchant, punissable par rapport à la Société, à qui ses infamies ne font aucun mal. Il est à présumer que s'il rentre dans la Société il y fera du mal, qu'il y sera très-vicieux; & il est même bien plus probable que ce sera un méchant homme, qu'il n'est sûr que l'autre Solitaire tempérant & chaste, sera un homme de bien; car dans la Société les défauts augmentent, & les bonnes qualités diminuent.

On fait une objection bien plus forte; Néron, le Pape Alexandre VI, & d'autres monstres de cette espèce, ont répandu des biensfaits; je réponds hardiment qu'ils furent vertueux ce jour-là.

Quelques Théologiens disent que le divin Empereur Antonin n'était pas vertueux, que c'était un Stoïcien entêtré, qui, non content de commander aux hommes, voulait encore être estimé d'eux, qu'il rapportait à lui-même le bien qu'il faisait au Genre-humain, qu'il fut toute sa vie juste, laborieux, bienfaisant par vanité, & qu'il ne fit que tromper les hommes par ses vertus; je m'écrie alors: Mon Dieu, donnez-nous souvent de pareils fripons!

